
 
 Available online at https://ejournal.unmus.ac.id/index.php/fisip/index 

Musamus Journal of Public Administration 

(eISSN/pISSN: 2622917X/26226499) 

Vol. 8, No. 1, Oktober, 2025 

 

 

Page | 119 

Konsepsi Hipermaskulinitas dan Keadilan cara Pandang 

Ekofeminisme (Analisis Wacana Pada Studi Perilaku Penggunaan 

Kosmetik dalam Cara Pandang yang Berkeadilan) 

Godefridus Samderubun 
 Program Studi Ilmu Administrasi Negara, Universitas Musamus Merauke, Merauke, Indonesia 

 
 

 

Abstract 

The main focus of this study is an examination of cosmetic use in relation to cultural behavior, 

ecological concerns, and the understanding of women’s roles. Cosmetics, derived from a Greek 

term meaning “to adorn,” have traditionally been associated with women due to their primary 

function in shaping perceptions of beauty and attractiveness. In 2018, Indonesia’s cosmetic 

industry recorded a growth rate of 20 percent, reflecting a significant increase in both the number 

of products and users. This study aims to offer a new perspective on behavioral trends in cosmetic 

use, arguing that cosmetics should no longer be viewed solely as an identity burden imposed on 

women, but rather as part of an emerging trend that includes the concept of hypermasculinity. 

Within this context, men’s roles must also be examined in relation to growing awareness of 

ecological issues arising from cosmetic consumption. The research employs a discourse analysis 

approach conducted on mass media, both print and online, to obtain up-to-date data. The findings 

reveal the emergence of a new orientation as men increasingly engage in facial and body care 

practices. This phenomenon does not occur spontaneously but is shaped by several contributing 

factors, particularly advertising and media campaigns that promote the rise of cosmetic products 

specifically designed for men. Furthermore, social constructions of the body that distinguish 

masculinity from femininity play a crucial role in driving the formation of new male body 

identities. 

 

Keywords: ecological issues; women; 

cosmetics; hypermasculinity 

 

 

Received:    

Revised:    

Accepted:    

Published:    
 

 
Abstrak 

Gagasan utama dalam penelitian ini berfokus pada kajian mengenai penggunaan kosmetik dalam 

kaitannya dengan perilaku budaya, ekologi, dan pemahaman tentang peran perempuan. Kosmetik, 

yang berasal dari kata dalam bahasa Yunani yang berarti merias, sering kali diasosiasikan dengan 

perempuan karena fungsi utamanya yang terkait dengan persepsi tentang kecantikan dan 

kemolekan. Pada tahun 2018, industri kosmetik di Indonesia mencatatkan pertumbuhan sebesar 

20 persen, yang mencerminkan peningkatan baik dalam jumlah produk maupun jumlah pengguna. 

Tulisan ini bertujuan untuk memberikan perspektif baru mengenai tren perilaku dalam penggunaan 

kosmetik, yang seharusnya tidak lagi dipandang sebagai beban identitas bagi perempuan, 

melainkan sebagai bagian dari tren baru yang mencakup konsep hipermaskulinitas. Dalam konteks 

ini, peran laki-laki juga harus dilihat dalam kaitannya dengan kesadaran terhadap persoalan 

ekologis yang muncul akibat penggunaan kosmetik. Metode yang digunakan dalam penelitian ini 

adalah studi analisis wacana yang dilakukan pada media massa, baik cetak maupun daring, untuk 

memperoleh data yang terkini. Hasil penelitian menunjukan bahwa ada orientasi baru muncul 

tatkala laki-laki berbondong-bondong melakukan perawatan wajah dan tubuh. Fenomena ini tentu 

saja tidak hadir secara tiba-tiba, ia hadir melalui beberapa faktor diantaranya iklan dan media lain 

yang mengembor-gemborkan lahirnya produk kecantikan khusus laki-laki. Selain itu, terdapat 

pula konstruksi sosial mengenai tubuh yang dibedakan laki-laki dengan perempuan mendorong 

untuk menunjuk pada orientasi baru identitas tubuh seorang laki-laki.  

 

Kata Kunci: persoalan ekologis; perepuan; 

kosmetik; hypermaskulinitas 

 

 

Dikirim:    

Diperbaiki:    

Diterima:    

Dipublikasi:    
 

1 CONTACT: samderubun@unmus.ac.id 

DOI: https://10.35724/mjpa.v8il.7326  

© 2025 by the authors. Licensee Musamus Journal of Public Administration, Program Study State Administration Science, Musamus of 

University. This is an open access article under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution (CC- BY) license 

(https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).x 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).x


Musamus Journal of Public Administration | Vol. 8, No. 1 

Page | 120 

1. Pendahuluan 

Wacana mengenai Gerakan Hijau (Green Movement) telah menjadi topik yang cukup sering dibicarakan dalam 

beberapa dekade terakhir. Banyak negara yang telah mengalokasikan sumber daya finansial yang signifikan untuk 

menanggulangi masalah lingkungan dan melakukan berbagai kegiatan yang mendukung "kesadaran terhadap alam." 

Pada tingkat internasional, organisasi seperti Greenpeace telah menunjukkan perhatian besar terhadap isu-isu seperti 

perubahan iklim, deforestasi, polusi laut, ekologi pertanian, nuklir, dan pelucutan senjata. Di Indonesia, berbagai 

komunitas dan lembaga formal juga aktif dalam merespons wacana ekologis ini. 

Salah satu isu yang mendapat perhatian besar adalah pengelolaan sampah. Sampah, atau waste, merujuk pada 

material yang dibuang atau tidak lagi digunakan, baik yang berasal dari aktivitas manusia maupun alam, yang belum 

memiliki nilai ekonomis. Sampah dibedakan menjadi dua kategori utama: sampah organik, yang mencakup bahan-bahan 

alami seperti sisa sayuran dan dedaunan, dan sampah non-organik, yang meliputi material seperti plastik, kertas, kaca, 

dan aluminium, yang tidak dapat terurai dengan sendirinya dan sering menimbulkan masalah lingkungan yang 

signifikan. 

Indonesia, dengan populasi sekitar 280 juta jiwa, juga menghadapi tantangan besar terkait isu ekologis. Banyak 

komunitas dan lembaga berupaya untuk mengatasi persoalan lingkungan, sementara pemerintah Indonesia melalui 

Pertamina sebagai Badan Usaha Milik Negara (BUMN) telah mendirikan komunitas "Sobat Bumi," serta daerah-daerah 

lain seperti Surabaya dan Yogyakarta yang menciptakan inisiatif seperti Surabaya Green Clean dan Green and Clean 

Provinsi Daerah Istimewa Yogyakarta. 

Berbagai alternatif solusi untuk masalah sampah telah ditawarkan, termasuk pendirian Tempat Pembuangan Akhir 

(TPA) yang tersebar di seluruh wilayah Indonesia sejak dekade 1980-an. Pendekatan yang digunakan pada masa itu 

adalah solusi end-of-pipe, yang berfokus pada pengelolaan sampah setelah dihasilkan, melalui pengumpulan, 

pengangkutan, dan pembuangannya ke TPA. Di sisi lain, masyarakat juga mulai menginisiasi 'Bank Sampah' yang 

bertujuan untuk menampung sampah di tingkat desa. Bahkan, beberapa individu memanfaatkan sampah sebagai bahan 

yang dapat diolah dan memiliki nilai ekonomis, menciptakan profesi baru, seperti pengepul rongsokan. 

Dalam konteks permasalahan sampah yang semakin mencuat, industri kosmetik turut memberikan kontribusi 

signifikan terhadap penumpukan sampah, terutama sampah plastik. Berdasarkan data dari Lembaga Kajian Ekologi dan 

Konservasi Lahan Basah (Ecoton) pada tahun 2021, Indonesia tercatat sebagai salah satu negara penghasil sampah 

plastik terbesar, dengan sekitar 8 juta ton sampah plastik setiap tahun, di mana hanya 3 juta ton yang dapat diolah 

kembali. Industri kecantikan sendiri berkembang pesat, dengan nilai pasar global yang diperkirakan mencapai lebih dari 

500 miliar dolar AS, dan diperkirakan mencapai 805 miliar dolar AS pada tahun 2023. Pada periode 2018, industri 

kecantikan mencatatkan pertumbuhan sebesar 60% dalam kurun waktu sepuluh tahun terakhir, dengan kategori utama 

produk mencakup perawatan kulit, rambut, tubuh, gigi, serta make-up dan parfum. Pasar Asia Pasifik menguasai sekitar 

40% dari pasar global pada tahun yang sama. Meskipun industri kecantikan sempat mengalami penurunan tajam pada 

tahun 2009 akibat resesi global, sektor ini tetap menunjukkan ketahanan yang relatif lebih baik dibandingkan dengan 

industri lainnya. 

Kajian mengenai perilaku konsumen dalam penggunaan kosmetik menarik untuk dilihat lebih dalam, terutama dalam 

kaitannya dengan konsep kosmetik dan peran perempuan. Hurlock (1999, dalam Prahmadani, 2007) menyatakan bahwa, 

saat ini, perempuan sering merasa perlu untuk menyesuaikan diri dengan lingkungan sosialnya, khususnya dalam hal 

penampilan fisik. Penampilan yang menarik secara sosial diharapkan membawa perlakuan yang lebih baik dan penuh 

hormat. Konsep ini menjadikan kosmetik sebagai bagian yang tak terpisahkan dari identitas perempuan. 

Di pasar Indonesia, perempuan menjadi target utama dalam pemasaran produk kosmetik yang mencakup kategori 

seperti perawatan kulit (skincare), make-up, dan perawatan tubuh. Berbagai pilihan paket perawatan wajah dan tubuh 

ditawarkan, dengan harga yang bervariasi tergantung pada jenis perawatan. Beberapa produk kosmetik juga dipasarkan 

dengan kemasan khusus yang menyerupai layanan salon. Salon-salon ini menawarkan berbagai layanan, seperti 

perawatan wajah, telinga, perawatan vitalitas perempuan, perawatan tangan dan kaki, serta perawatan rambut dan tubuh, 

dengan harga yang berbeda-beda sesuai dengan tingkat kompleksitas perawatan. 

Fenomena "nyalon" yang dilakukan secara periodik memerlukan penggunaan produk kosmetik tertentu dalam 

keseharian, seperti pelembab, pencerah, bedak, atau lipstik. Dalam hal ini, konsumen cenderung memilih satu merek 

kosmetik yang dianggap cocok dengan kulitnya, yang pada gilirannya memengaruhi keputusan pembelian produk 

kosmetik lainnya. Meskipun perawatan dilakukan hanya sekali sebulan, konsumen akan terus membeli produk dari 

merek yang sama untuk menjaga hasil perawatan yang telah dicapai. 

Perempuan yang telah memulai perawatan kosmetik menyadari konsekuensi logis dari berhenti melakukan 

perawatan, seperti perubahan pada kondisi kulit yang semakin memburuk. Contoh kasus ini menunjukkan bagaimana 

mitos yang berkembang dalam masyarakat memperkuat pandangan bahwa berhenti merawat tubuh akan membawa 

dampak negatif yang mencolok. Fenomena ini mencerminkan bias gender yang sering terwujud dalam aktivitas 

perawatan tubuh, yang lebih banyak dikaitkan dengan perempuan. 

Namun, dalam beberapa tahun terakhir, semakin banyak laki-laki yang mulai melakukan perawatan wajah dan tubuh 

di salon, menimbulkan pertanyaan menarik mengenai perubahan makna terhadap tubuh dan bagaimana konsumsi tubuh 

ini berpengaruh pada pemahaman gender dalam konteks ekologis. Pertanyaan-pertanyaan ini membuka ruang bagi 

kajian baru yang mempertanyakan peran laki-laki dalam isu pengelolaan sampah kosmetik, baik di Indonesia maupun 

di tingkat global. 

 



Musamus Journal of Public Administration | Vol. 8, No. 1 

Page | 121 

 

2. Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode analisis wacana kritis untuk mengkaji penggunaan 

kosmetik dalam kaitannya dengan perilaku budaya, konstruksi identitas gender, serta kesadaran ekologis. Pendekatan 

ini dipilih karena memungkinkan peneliti memahami makna, ideologi, dan relasi kuasa yang tersembunyi di balik 

representasi kosmetik dalam media massa, khususnya dalam konteks pergeseran peran perempuan dan kemunculan 

orientasi baru identitas tubuh laki-laki. Jenis penelitian ini bersifat deskriptif-interpretatif, yang berfokus pada penafsiran 

teks dan simbol sosial yang membentuk persepsi masyarakat mengenai kecantikan, tubuh, maskulinitas, dan feminitas. 

Data penelitian diperoleh dari media massa cetak dan daring yang memuat wacana tentang kosmetik, perawatan tubuh, 

dan gaya hidup, baik yang ditujukan kepada perempuan maupun laki-laki. Pengumpulan data dilakukan melalui teknik 

dokumentasi dengan menelusuri artikel berita, feature, iklan kosmetik, rubrik gaya hidup, serta konten editorial yang 

relevan dan aktual. Pemilihan data dilakukan secara purposif dengan mempertimbangkan tingkat keterpaparan publik, 

relevansi isu, serta keterkaitannya dengan konstruksi gender dan persoalan ekologis. Data yang terkumpul kemudian 

diklasifikasikan berdasarkan tema-tema utama seperti representasi tubuh, identitas gender, hipermaskulinitas, dan 

kesadaran lingkungan.  Analisis data dilakukan secara bertahap menggunakan kerangka analisis wacana kritis, yang 

meliputi analisis teks, praktik diskursif, dan praktik sosial. Analisis teks diarahkan untuk mengidentifikasi pilihan 

bahasa, narasi, dan simbol yang digunakan media dalam merepresentasikan kosmetik dan tubuh. Selanjutnya, analisis 

praktik diskursif dilakukan untuk memahami proses produksi dan distribusi wacana oleh media dan industri kosmetik. 

Analisis praktik sosial digunakan untuk mengaitkan wacana tersebut dengan konteks sosial-budaya yang lebih luas, 

termasuk perubahan nilai gender dan meningkatnya konsumsi kosmetik dalam relasi dengan isu ekologis. Keabsahan 

data dijaga melalui triangulasi sumber media, pembacaan data secara berulang, serta refleksivitas peneliti dalam proses 

interpretasi. 

 

3. Hasil & Pembahasan 

3.1 Dunia Hipermaskulinitas Laki-Laki 

Istilah maskulinitas muncul dalam kerangka oposisi terhadap konsep femininitas, sehingga keduanya tidak dapat 

dipisahkan dari satu pembahasan yang saling berhubungan. Oleh karena itu, untuk membahas maskulinitas, kita perlu 

merujuk pada bagaimana proses femininitas terbentuk. Istilah feminisme mulai dikenal luas melalui gerakan feminis 

yang masif di tingkat global. Alvarez (dalam Ariana, dkk., 2004) mendefinisikan gerakan perempuan sebagai gerakan 

sosial dan politik yang sebagian besar terdiri dari perempuan, yang memperjuangkan keadilan gender. Dengan demikian, 

sejak kemunculannya, feminisme telah dikenal sebagai bagian dari gerakan sosial dan politik. Feminisme berfungsi 

sebagai konsep “perantara” dalam gagasan sosial politik, yang mulai disampaikan melalui media bahasa dan tubuh. 

Dalam konteks tulisan ini, tubuh menjadi fokus utama karena tubuh memiliki signifikansi dalam membentuk realitas 

fisik yang khas. 

Bourdieu (2010) mengungkapkan bahwa istilah maskulinitas memiliki ilusi originer yang konstitutif. Pembahasan 

ini muncul ketika sistem sosial menjadi rangkaian permainan sosial, terutama di mata laki-laki yang memainkan peran 

dalam permainan tersebut. Sebaliknya, pendidikan perempuan mempersiapkan mereka untuk berpartisipasi dalam 

permainan sosial dengan posisi yang eksterior dan tersubordinasi. Permainan sosial ini juga menciptakan kolusi kolektif, 

berupa kewajiban dan kenyataan faktual. Dalam sistem sosial ini, laki-laki dipilih secara dini sebagai kelompok dominan 

dan memiliki libido dominan, terutama melalui ritus-ritus institusional. Permainan sosial ini menjadi bentuk 

ketidaksadaran manusia terhadap adanya kesadaran historis, yaitu konstruksi historis yang khas. Dari penjelasan 

Bourdieu ini, kita dapat melihat adanya proses konstruksi sejarah dalam pemberian makna terhadap maskulinitas 

(terdapat transformasi dalam kerja konstruktif), yang "diciptakan" dalam permainan sosial. Dominasi maskulin ini pada 

akhirnya menjadi konstruksi yang dinaturalkan dan menjadi dasar yang kuat dalam kekuatan kontrol laki-laki atas 

perempuan (Walbi, 1990). 

Definisi sosial tentang tubuh, baik tubuh maskulin maupun tubuh feminin, diterima dan dikonstruksi berdasarkan 

skema praktik visi androsentris. Visi ini kemudian menjadi pandangan dunia yang diorganisasikan berdasarkan 

pembagian gender rasional, yakni maskulin dan feminin, dan mampu melembagakan simbol falus sebagai simbol 

virilitas, titik kehormatan khas yang "maskulin" (sociodicee). Kekuatan khas maskulin ini berasal dari kenyataan bahwa 

sociodicee melegitimasi relasi dominasi dengan cara menempatkannya dalam sifat kodrati yang dianggap biologis. 

Namun, sifat kodrati biologis ini juga merupakan konstruksi sosial yang telah dinaturalisasi. 

Menurut Danesi (2010), tubuh berperan sebagai sumber signifikansi primer dalam komunikasi manusia. Oleh karena 

itu, salah satu tujuan fundamental dalam kajian semiotika adalah menganalisis tanda-tanda yang dihasilkan oleh, 

melalui, atau pada tubuh, yang umumnya berfungsi sosial dan mengatur relasi antara diri (self) dan liyan (the other). 

Lebih lanjut, Prabasmoro (2006) memperkenalkan suatu proses transformasi unik di mana konsep feminisme 

dipertanyakan melalui upaya redefinisi terhadap norma heteroseksual. Bentuk perlawanan feminis ini, misalnya, 

termanifestasi dalam kecenderungan perempuan untuk mengadopsi gaya maskulin, yang merepresentasikan upaya 

merebut "kuasa" (power). Dalam konteks ini, tubuh tidak lagi dipandang sekadar sebagai entitas biologis, melainkan 

sebagai tanda yang menegaskan eksistensi dan identitas perempuan. Keberadaan sebagai perempuan melampaui fakta 



Musamus Journal of Public Administration | Vol. 8, No. 1 

Page | 122 

biologis; tubuh adalah medium yang menghubungkan individu dengan dunia serta menjadi kanvas bagi proyeksi diri. 

Lebih dari sekadar pembeda gender (perempuan-laki-laki), tubuh juga menjadi penanda perbedaan antarkelompok 

dalam gender yang sama. Posisi subjek manusia yang otonom ini berseberangan dengan statusnya sebagai perempuan 

yang sering kali diposisikan sebagai "liyan". Dari kerangka pemikiran ini, dapat disimpulkan bahwa tubuh berada dalam 

suatu "situasi terkondisi" yang dibentuk oleh konstruksi sosial. 

Berdasarkan analisis Wibowo (2012), tubuh laki-laki dalam film aksi populer—sebuah genre yang muncul pada 

1970-an dan mencapai puncak komersialnya pada 1980-an—dikonstruksi melalui proyek diskursif hipermaskulinitas. 

Proyek ini, yang sengaja diarahkan untuk menjangkau pasar penonton laki-laki dewasa, menempatkan tubuh maskulin 

sebagai pusat dari penampilan dan identitas tokoh heroik. Yang menarik adalah terjadinya evolusi dalam ruang 

representasi kejantanan tersebut; jika awalnya didominasi oleh idiom "individualisme otot", ruang tersebut kemudian 

diinfiltrasikan oleh dimensi romantisme dan melodrama. Akibatnya, terjadi resemantisasi terhadap konsep maskulinitas 

"kekar" yang tradisional, melahirkan suatu formasi maskulinitas alternatif yang justru bersandar pada landasan 

romantisme, filsafat, kebijaksanaan, dan sensitivitas. Transformasi representasional ini mengindikasikan sebuah 

peralihan pada level ilutif di dalam teks film, yang berperan aktif dalam menciptakan dan menyebarluaskan konstruksi 

baru mengenai tubuh laki-laki. 

Berdasarkan sintesis terhadap berbagai ulasan di atas, dapat ditarik sebuah postulat bahwa dikotomi tubuh maskulin-

feminin pada hakikatnya merupakan produk dari konstruksi sosial-politik yang bersifat cair. Secara historis, 

maskulinitas dikonstruksi melalui idiom-idiom kekuatan fisik dan kebentukan tubuh, yang kemudian mengkristal 

menjadi simbol kuasa (power) hegemonik. Namun, dalam perkembangan wacananya yang lebih mutakhir, terjadi 

pergeseran signifikan di mana tubuh maskulin mengalami rekonfigurasi melalui lensa romantisme dan melodrama. 

Sebaliknya, tubuh feminin pun memiliki kapasitas untuk mengadopsi ciri-ciri maskulin melalui performativitas fisik 

yang kekar. Fenomena ini mengindikasikan sifat fluid dan dapat-dipertukarkan (interchangeable) dari kedua konstruksi 

gender tersebut. Penelitian ini berupaya untuk mematerialisasi wacana pertukaran konseptual ini dengan menganalisis 

praktik konsumsi dalam ruang "salon" kecantikan sebagai sebuah situs negosiasi dan performativitas gender. 

 

3.2 Pendekatan Post-Modernis Le societe de consommation Baudrilliard  

Analisis terhadap perubahan pemaknaan tubuh melalui lensa konsumsi dalam penelitian ini ditempatkan dalam 

perspektif postmodernisme. Berbeda dengan pendekatan modernis, kerangka postmodern—seperti yang dikembangkan 

oleh pemikir seperti Shilling, Synnott, dan Baudrillard—berupaya mengkaji fenomena sosial yang muncul sebagai 

respons dan negasi terhadap proyek modernitas yang telah berlangsung lama. Dari berbagai varian dalam paradigma ini, 

kerangka teoritis Jean Baudrillard diposisikan sebagai pisau analisis utama untuk membedah kasus yang diteliti. 

Konsumsi tubuh berakar pada proses transformasi makna atas tubuh itu sendiri. Menurut perspektif sosiologi tubuh, 

Shilling berargumen bahwa modernisasi, yang pada awalnya membentuk tubuh melalui disiplin, kini harus beradaptasi 

dengan logika "tren" yang berubah cepat. Fenomena ini selaras dengan konsep "modernitas tinggi" (high modernity) 

dari Anthony Giddens, di mana kebutuhan individu tidak lagi hanya bersifat material, tetapi juga dikonstruksi oleh 

modal simbolis berupa tren yang diciptakan. Konstruksi ini kemudian mengkristal menjadi semacam "selera" kolektif 

dalam masyarakat. 

Seiring perkembangan ilmu pengetahuan, dikotomi antara makanan sehat dan tidak sehat semakin jelas, dan daftar 

panjang penyakit degeneratif memicu kewaspadaan publik. Situasi ini melahirkan sebuah rezim baru yang disebut 

"bisnis kesehatan", yang menawarkan berbagai program yang menjanjikan pencapaian terhadap "ideal tren" masyarakat 

modern—sebuah konstruksi sosial tentang tubuh yang ideal. Realitas ini termanifestasi dalam dua level: pertama, pada 

level invasif melalui praktik bedah plastik, di mana bagian-bagian tubuh dimodifikasi (ditambah, dikurangi, atau diubah) 

sebagai respons terhadap tekanan sosial; dan kedua, pada level sosialisasi dini melalui pembiasaan perlakuan berbeda 

terhadap bayi laki-laki dan perempuan. Pada akhirnya, tubuh tidak lagi dipandang sebagai given, melainkan sebagai 

sebuah proyek identitas yang harus terus-menerus diupayakan untuk menyesuaikan diri dengan standar yang ditetapkan 

oleh perspektif modernitas tinggi. 

Oleh karena tubuh telah dimaknai sebagai representasi dari identitas diri maka terjadilah proses yang kita sebut 

komodifikasi tubuh. Baudrillard mengatakan bahwa tubuh muncul sebagai sesuatu yang dapat digunakan untuk menjual 

komoditas dan jasa sekaligus sebagai objek yang dengan sendirinya dikonsumsi. Agar digunakan sebagai objek untuk 

menjual berbagai hal, tubuh harus “dibangun ulang” oleh “pemiliknya” dan dilihat secara narsistik ketimbang secara 

fungsional. Orang bebas menghiasinya dengan objek dan memanjakan serta berusaha memperbaikinya dengan berbagai 

layanan.  

Tubuh yang “dibebaskan” sebagai sebuah objek ini, lantas menempatkan dirinya dalam sistem objek. Orang 

menanamkan investasi psikologis yang semakin banyak kepada tubuh. Oleh sebab itu, konsumsi atas tubuh dilakukan 

guna menambah “nilai” dari bentuk fisik tubuh kita. Baudrillard mangatakan bahwa satu transformasi historis telah 

terjadi dan daripada mencari kebahagiaan tidak lagi hanya melalui jiwa, kita justru mencari kebahagiaan melalui tubuh. 

Segala macam bentuk konsumsi entah itu jasa dan materi dilaksanakan dalam rangka memenuhi kebahagiaan individu. 

Disini kita merujuk pada satu pemahaman penting terkait bagaiamana tubuh sebagai objek dikonsumsi secara bebas 

untuk menambah nilai dan direkatkan dengan upaya membangun identitas diri. 

Konsumsi, merupakan proses penting dalam melihat ekspresi proses komodifikasi tubuh. Bagi Baudrillard konsumsi 

bukan sekedar nafsu untuk membeli begitu banyak komoditas, satu fungi kenikmatan, satu fungsi individual, 

pembebasan kebutuhan, pemuasan diri, kekayaan, atau konsumsi objek. Konsumsi berada pada tatanan pemaknaan pada 



Musamus Journal of Public Administration | Vol. 8, No. 1 

Page | 123 

satu panoply objek: satu sistem, atau kode, tanda;”satu tatanan manipulasi tanda”/; manipulasi objek sebagai tanda; satu 

sistem komunikasi (seperti bahasa): satu sistem pertukaran (seperti kekerabatan primitif); satu moralitas, yaitu satu 

ssitem pertukaran ideologis;produksi perbedaan;”satu generalisasi proses fashion secara kombinatif”; menciptakan 

isolasi dan mengindividu: satu pengekang orang secara bawah sadar baik dari sistem tanda dari dari sistem sosio-

ekonomi-politik dan logika sosial. Singkatnya, proses konsumsi merupakan lapisan sistem yang merujuk pada sistem 

komunikasi, pertukaran ideologis, logika sosial yang mengekang, dan merupaka bagian dari sistem sosial-ekonomi-

politik.  

Melalui pandangan Baudrillard ini, saya merujuk pada proses bagaimana motif konsumsi terhadap tubuh dilakukan, 

dan bagaimana efek dari proses “narsistik” terhadap tubuh semakin menguat di era moderniasi semacam ini. Oleh sebab 

konsumsi merupakan sebuah sistem maka ia tidaklah berdiri sendiri melalui satu motif saja, maka perlu untuk kita 

ketahui bagaimana aspek-aspek penting dan dampak dari konsumsi dipertimbangkan dalam proses pemahaman tubuh 

sebagai objek. 

 

 

3.3 Wajah Laki-Laki Aset dalam Penampilan: Sebuah Konstruksi Sosial 

Laki-laki dicocokkan dengan paras ganteng atau tampan dan memiliki tubuh atletis. Cara pandang penting terkait 

sosok laki-laki adalah orang yang memiliki tubuh kekar dan tidak memiliki perut buncit. Orientasi tubuh kekar ini 

kemudian berdampak pada larisnya usaha gym atau olahraga berat untuk laki-laki dibandingkan dengan usaha 

kecantikan paras laki-laki. Maka tak heran pula, setiap rumah-rumah yang menyediakan jasa gym didominasi kuat oleh 

manusia berjenis kelamin laki-laki. Konstruksi “kuat” dan “kekar” pun disematkan pada manusia jenis kelamin ini. Dari 

sini bisa kita katakan bahwa orientasi terhadap tubuh lebih besar bagi seorang laki-laki dibandingkan dengan wajah. 

Soal wajah, laki-laki akan cenderung cuek dan kurang memperhatikan. Cowok yang terlalu putih akan dikatakan 

bukan laki tapi itu laki-laki yang mendekati sifat perempuanan. Orang akan heran jika ada lelaki yang berkulit putih atau 

langsat bersih atau bisa dikatakan itu adalah bentuk “penyimpangan” atau “hal tabu” bagi seorang laki-laki. Hal ini pun 

didorong dengan pendapat-pendapat perempuan yang mengatakan demikian pula. Akhirnya semakin tidak ada alasan 

pulalah bagi seorang laki-laki untuk mengarahkan konsumsi mereka pada produk perawatan wajah dan tubuh lainnya.  

Perawatan wajah dan tubuh bagi laki-laki hanya akrab di kalangan artis laki-laki. Oleh alasan tuntutan pekerjaan 

yang mengharuskan penampilan prima dan berkelas, para artis berbondong-bondong mencari salon entah dengan 

bayaran berapapun untuk melakukan perawatan. Mulai dari Spa, Facial, Perawatan tangan dan kaki, dan seterusnya.  

Kemudian menjadi menarik tatkala kita melihat budaya konsumsi semacam artis di atas mulai dikenal baik oleh 

masyarakat luas. Apa yang menyebabkan budaya konsumsi ini merambah ke masyarakat? Tentu ini bukanlah sebuah 

fenomena yang berdiri sendiri tanpa sebab-sebab politik dan konstruktif. Fenomena ini hadir melalui banyak faktor. 

Salah satu faktor yang penting yang mesti dilihat, adalah faktor media dan pemasaran. Kaum kapitalis memainkan 

peranannya dalam sebuah agenda besar membentuk ‘stigma’ dalam proses berfikir masyarakat. Kaum kapitalis mulai 

mengeluarkan senjata hebat mereka berupa “iklam”. Iklan menjadi media yang membicarakan tentang totalitas dan 

pembicaraan dunia yang dihitung melalui benda-benda dan merek bahkan ditujukan pada setiap konsumen melalui 

masing-masing orang dan kepada yang lainnya lagi, yang seolah-olah sebuah totalitas konsumen menjadikan konsumen 

suka pada makna. Iklan menjadi ajang transformasi nilai dari ‘kono’ menjadi ‘baru’, dari biasa menjadi luar biasa dan 

lain sebagainya. Iklan sendiri terdiri dari tanda dan pesan, di dalamnya berisi tentang kesamaan presepsi yang ada di 

masyarakat. Iklan menjadi komunikator (penyampai pesan) yang amat mahir menyita perhatian para komunikan 

(konsumen). Iklan dikuncurkan melalui media sosial (internet), media visual(televisi), media cetak (koran dan majalah). 

Iklan sendiri terdiri dari struktur simbolis, ikonis, dan verbalis. Iklan menelorkan slogan-slogan yang mudah diingat dan 

mampu menarik minat para pelanggan.  

Media komunikasi dan iklan memberikan pengaruh kuat terhadap konstruksi ini. Berbagai jenis iklan yang 

diantaranya beraktorkan artis laki-laki Korea menjadi santapan yang bahkan jika kita tidak ingin melihatnya, mata kita 

akan tetap melihat iklan ini. Media begitu massive untuk mengembor-gemborkan layanan dan produk kecantikan 

“khusus laki-laki. 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 2. Kosmetika untuk laki-laki 

Selain itu, ada pula perubahan teknologi yang semakin canggih. Ada berbagai model alat yang bisa digunakan dalam 

perawatan wajah yang tidak ribet.  Alat-alat ini digunakan oleh karenanya tidak ada lagi istilah “ribet” melakukan 



Musamus Journal of Public Administration | Vol. 8, No. 1 

Page | 124 

perawatan seperti yang diasumsikan orang. Laki-laki pun dapat menikmati perawatan ini dengan muda.  Kedua faktor 

ini mempengaruhi secara ketat pada konstruksi sosial yang baru terhadap laki-laki.  

 

3.4 Laki-Laki: Menemukan “dirinya” di dalam dunia Metropolis  

Modernisasi menjadi bagian yang tidak ada dihindari. Gagasan yang merujuk pada perubahan transformasi di dalam 

masyarakat dari agraris menuju modern bahkan pasca modern. Modernisasi juga kita pahami sebagai bagian dari 

tranformasi historis panjang dan sederet perubahan yang mengikuti maupun mendampinginya, termasuk dalam proses 

produksi, terjadi “Proses akumulasi primitif,” awalnya petani tidak punya tanah lagi karena banyak dibeli untuk 

peternakan, hubungan petani dan tuan tanah berdasarkan feodal-upeti. Tetapi sekarang mereka menjadi buruh 

“menenun” wool. Apalagi ditemukannya alat-alat menjadikannya semakin kuat. Skala industrinya “massive” kemudian 

terjadi konflik. Tetapi para buruh tidak ada alternatif pekerjaan lain (alasan ekologi). Mereka migrasi dan urbanisasi 

yang akhirnya memunculkan -overpopulation di daerah industri.1 beralih struktur dari masyarakat tradisional ke industri. 

Susunan atas geografi mereka mulai berubah, ada konsep desa dan kota. 

Konsep “kota” juga menjadi lebih dekat dengan modernitas dan proses “pengebirian” pun mulai terjadi. Akses 

terhadap barang akan sampai terlebih dahulu ke kota dibanding di desa, sehingga kata “up to date” menjadi miliknya 

orang kota”. Mulai dari pakaian, gaya rambut, makanan, dan seterusnya akan pertamakali didaratkan di kota sehingga 

“prestisius” sebagai orang kota bertambah. Ada nilai tambah yang dilekatkan melalui proses penerimaan akses ini. Akses 

ini pula adanya konsep “transleter budaya” yang diperankan orang kota. Orang Desa akan meniru dan menyerap budaya 

yang sedang tren di kalangan orang kota yang juga orang modern.  

Mengkonsumsi perawatan tubuh dan wajah bagi laki-laki menjadi bagian dari proses untuk “menegaskan kembali” 

bagaimana status kelas mereka. Seorang laki-laki yang dekat dengan proses perawatan ini mengatakan, dirinya merasa 

semakin diminati oleh banyak perempuan karena pintar dalam merawat diri. Selain itu, dirinya merasa bahwa laki-laki 

dengan penampilan fresh dan bersih akan memberikan kesan dirinya sebagai laki-laki masa depan cerah, berada, dan 

memiliki status sosial yang lebih dibanding lainnya. Proses menghias tubuh dinilai dapat menaikkan nilai tambah dari 

pandangan tubuh itu sendiri.  

Lambat laun, orang menyadari bahwa mengkonsumsi perawatan wajah dan muka sebagai sebuah keharusan’ dan 

‘kebutuhan’ dan terjebak pada konsumsi yang terkadang tidak lepas kontrol. Orang akan cenderung terkapar dalam 

ecstasy akan gaya, dan gaya hidup pun akan selalu diakutkan dalam “kenikmatan semu”, “kebahagiaan ilutif” dan 

keindahan halusinatif.  Alhasil, yang ada berupa dorongan manusia untuk melakukan perubahan-perubahan yang ada di 

dirinya melalui konsumsi atau disebut dengan istilah “Daur Ulang”. setiap orang merasa perlu memperbaharui diri 

mereka melalui “tubuh” mereka setiap tahun, bulan, atau musim lewat pakaian, barang-barang dan mobil mereka. 

Dengan demikian mereka bisa tampil sebagai anggota sejati dari masyarakat konsumer.2. ada rasa bosan di dalam diri 

manusia sehingga dia harus melakukan perubahan secara berkala. Ini juga dibuktikan oleh adanya istilah “tren”. 

 

3.5 “Orientasi Baru tenhadap Tubuh”, Membentuk Identitas Baru seorang Laki-Laki 

Setelah kita mendengar dari ulasan di atas, kita ketahui bahwa konstruksi tubuh laki-laki mengalami proses 

perubahan dalam tataran kontruksi. Laki-laki lekat dengan sebuah konstruksi maskulin dan perempuan lekat dengan 

konstruksi feminim. Bentuk kostruksi ini dilihat sebagai bagian dari Konsep Discipline Body Foucault seperti 

dikemukakan Blackman sebagai:  

“…it presents the body as malleable, as an finished entity than can be sculpted, moulded, altered and 

transformed. It also draws attention to the ways in which social norms can become internalized and operate 

through our own self-forming and self-regulating practices. It also draws our attention to how these practices 

can become engrained and embodied in such a way that they appear automatic and natural”3. 

Praktik tubuh bukanlah suatu kesadaran bertindak atau ekspresi sederhana. Ia dikonstitusikan melalui praktik social-

policy secara historis.Kemudian dalam proses perubahan yang terjadi, definisi maskulin ini berubah mengikuti 

perubahan kontestasi makna akan tubuh. Tubuh yang mulai dilihat sebagai bentuk komoditas “dibangun ulang” oleh 

“pemiliknya” dan dilihat secara narsistik ketimbang secara fungsional (Baudrillard, 2004). Tubuh dibebaskan sebagai 

keseluruhan objek sehingga orang bebas melakukan permark, menghiasi, menambah aksesoris, dan seterusnya.  

Realitas maskulin dan feminim, merupakan harapan-harapan kolektif yang ditemukan dalam setiap fisionomis 

lingkungan keluarga, dalam bentuk oposisi antara dunia publik yang maskulin dan dunia-dunia pribadi yang disebut 

sebagai area feminim (Bourdieu, 2010). Disposisi ini menyebabkankorban dominasi simbolik itu bisa dengan bahagia 

melakukan segala tugas dan peran yang dilekatkan kepadanya. Dalam aspek jasmaniah, akses kekuasaan menempatkan 

perempuan dalam double bind: jika berperilaku seperti laki-laki, maka mereka akan terancam kehilangan atribut-atribut 

wajib feminitas dan mereka akan mempersoalkan hak-hak natural laki-laki terhadap posisi-posisi kekuasaan: jika 

berperilaku seperti perempuan mereka terlihat tidak punya kemampuan dan tidak cocok untuk situasi ini.  

Harapan-harapan kolektif ini menyudutkan gerak jasmani laki-laki dan perempuan untuk lebih berpihak pada 

konstruksi tidak lagi kebutuhan emosional. Munculnya orientasi “narsistik” ini saya kira menjadi salah satu propaganda 

 

 

 
 



Musamus Journal of Public Administration | Vol. 8, No. 1 

Page | 125 

terbesar dalam melahirkan perilaku-perilaku yang dianggap “wajar” bagi setiap orang untuk memperlakukan tubuhnya 

secara privasi. Segalanya boleh dilakukan oleh pemilik tubuh. Maka tidak mengherankan jika kita temui beberapa 

perilaku laki-laki yang merujuk pada perilaku yang dipresepsikan sebagai wilayah “perempuan” dan tidak lagi merasa 

dikekang, oleh sebab bebas berekspresif.  

Gagasan ini tentu saja tidak lahir serta merta, akan tetapi wacana ini hadir oleh sebab kebutuhan akan modernitas, 

propaganda laki-laki feminis, dan media yang terus mendorong konstruksi visual laki-laki “keren dan ganteng”. Jika 

kita lihat ulasan pada sub bab sebelumnya, laki-laki mulai menemukan dirinya sebagai identitas baru di dalam lingkup 

metropolis. Perubahan transformasi regional menjadi salah satu penyebab lahirnya kebutuhan untuk mengikuti zaman 

atau tren. Mereka mengikuti itu dengan suka cita dan hanyut dalam bayangan yang “menyenangkan” dalam 

melakukannya. Justru laki-laki yang tidak mengikuti faham ini dinilai sebagai lelaki kampung, lelaki desa dan 

seterusnya.  

Disini kita lihat bagaimana logika mulai berubah seiring perkembangan zaman yang membebaskan diri dari 

kungkungan harapan-harapan kolektif melalui konsep “gender”. Konsep yang menggugat pembedaan laki-laki dan 

perempuan serta cenderung mengedepankan argumen bahwa segala identitas yang melekat dalam diri laki-laki dan 

perempuan dapat dipertukarkan selain peran biologis keduanya.  Bahkan sekarang pun digalakkan gerakan laki-laki 

yang feminis, laki-laki yang peduli terhadap perempuan dan melakukan kerja-kerja pro aktif untuk meningkatkan daya 

dan partisipasi perempuan di dalam publik. Bersatunya dua konsep, “laki-laki” dan “feminisme”. Dua konsep ini 

menurut Budiman (2000) diprakarsai sebagai kajian yang mencoba mengembangkan dan memperluas wawasannya ke 

dalam relasi gender yang telah dipelopori oleh pemikiran feminis. Hal ini menarik dilihat dengan kaitannya proses 

transformasi maskulin dan mengerucut dalam pertanyaan, Apabila maskulinitas itu bukanlah sesuatu yang monolitik, 

melainkan beragam (plural) maka maskulinitas macam apakah yang sebenarnya ingin ditampilkan oleh laki-laki? 

Pertanyaan-pertanyaan ini pun mendorong laki-laki untuk tidak lagi peduli dengan harapan-harapan kolektif di atas, 

selebihnya dirinya sebagai seorang laki-laki mulai mendefinisikan dirinya kembali dalam gagasan maskulinitas yang 

berasaskan emosional (narsistik).  

 Pada catatan adanya alih ubah konsep mengenai perubahan perilaku pada penggunaan kosmetik menunjukan 

adanya sudut pandang yang dapat menjelaskan lebih detail mengenai bagaimana kita merepon persoalan lingkungan 

dengan cara pandang yang lebih adil. Studi ekofeminisme yang berkembang pada tahun 1974, Karen J Warren 

menspesifikasi  lebih jauh asumsi dasar ekofeminisme pada gagasan penting mengenai : (1) ada keterkaitan penting 

antara opresi terhadap perempuan dan opresi terhadap alam;(2) pemahaman terhadap alam dalam hal ini penting untuk 

mendapatkan pemahaman yang memadai atas opresi terhadap perempuan dan opresi terhadap alam(3) teori dan praktik 

feminis harus menunjukkan perspektif ekologi dan (4) pemecahan masalah ekologi harus menyertakan perspektif 

feminis.4. Dalam cara pandang ini, status sosial menjadi preferensi yang kuat pada penempatan posisi perempuan dan 

laki-laki sebagai liyan. Karen J Warren menekankan kepada kita bahwa dualisme yang mengancam untuk 

menghancurkan kita adalah konstruksi sosial.  

 Hipermaskulinitas menjadi bagian penjelas bagaimana konstruksi sosial menjadi pelembaga atas dualisme 

konsepsi feminim dan maskulin. Konsep Tubuh laki-laki seolah menjadi liyan dihadapan kapitalisme produksi kosmetik. 

Posisinya tidak dilihat sebagai bagian dari perilaku konsumerisme yang juga berperan dalam rangkaian proses di 

dalamnya.   

4. Kesimpulan  

Sampah kosmetik menjadi salah satu masalah besar yang selalu dihadapi dunia. Di tengah maraknya pertumbuhan 

produksi kosmetik, ada persoalan mengenai pengolahan limbah kosmetik yang turut mengikutinya. Adalah sosok 

perempuan menjadi bagian yang cukup lekat pada sampah kosmetik ini sebab perempuan pada fakta data yang ada 

bahwa perempuan adalah konsumen terbesar kosmetik. Konstruksi social yang menandai bahwa kosmetika sebagai 

riasan dikaitkan dengan kemolekan dan keindahan tubuh seorang perempuan. Kosmetik menjadi bagian dari 

penanda kelas bagi seorang perempuan. Studi analisis perubahan perilaku dalam konsep hipermaskulinitas menjadi 

tawaran baru dalam tulisan ini. Pada perspektif ini, laki-laki mulai mendefinisikan kembali tubuh mereka melalui 

proses “menghias” tubuh. Orientasi baru muncul tatkala laki-laki berbondong-bondong melakukan perawatan wajah 

dan tubuh. Fenomena ini tentu saja tidak hadir secara tiba-tiba, ia hadir melalui beberapa faktor diantaranya iklan 

dan media lain yang mengembor-gemborkan lahirnya produk kecantikan khusus laki-laki. Selain itu, terdapat pula 

konstruksi sosial mengenai tubuh yang dibedakan laki-laki dengan perempuan mendorong untuk menunjuk pada 

orientasi baru identitas tubuh seorang laki-laki. Implikasi dari fenomena ini adalah laki-laki mulai membangun 

sebuah identitas baru tentang tubuh seorang laki-laki. Laki-laki menemukan “ruang identitas” diri mereka dalam 

lingkungan modernitas melalui tindakan mengkonsumsi perawatan wajah dan tubuh dari laki-laki. Gagasan 

maskulinitas yang merujuk pada sifat yang melekat dari seorang laki-laki yang tidak boleh melakukan hal-hal 

kebiasaan perempuan didobrak melalui pemberian makna baru atas tubuh baru yaitu narsistik. Tubuh menjadi 

otoritas dari “pemiliknya” dan ia bebas untuk mengekspresikan diri mereka melalui tubuh. Pada kajian studi inilah, 

titik poinnya ada pada bagaimana kita melihat perspektif baru pada gelombang peran perempuan pada perubahan 

iklim. Sampah khususnya sampah kosmetik tidak dapat terus dikaitkan pada gagasan konsumsi perempuan pada 

 

 



Musamus Journal of Public Administration | Vol. 8, No. 1 

Page | 126 

tubuh mereka. Realitas transformasi maskulin dan feminim yang dipertukarkan memberikan gambaran baru 

mengenai bagaimana seharusnya menempatkan cara pandang peran negative yang tunggal pada perempuan 

 

6. Daftar Pustaka 

[1] Budrillard, Jean. 1990. “Mass Media Culture, dalam Revenge of The Crystal. London: Pluto Press  

[2] Baudlillard, Jean P. 2004. Masyarakat Konsumsi. Yogyakarta: Kreasi Wacana  

[3] Budiman, Kris. 2000. Feminis Laki-Laki dan Wacana Gender. Jakarta: Yayasan Indonesiatera 

[4] Bourdieu, Pierre. 2010. Dominasi Maskulin. Yogyakarta: Jala Sutra 

[5] ____________. 2010. Arena Produksi Kultural: Sebuah Kajian Sosiologi Budaya. Yogyakarta: Kreasi Wacana 

[6] Danesi, Marcel. 2011. Pesan, Tanda, dan Makna: Buku Teks Dasar Mengenai Semiotika dan Teori 

Komunikasi. Yogyakarta: Jalasutra 

[7] Hennessy dan Ingraham (eds). 1997. Materialist Feminism, A Reader in Class, Difference, and Women’s Lives. 

New York dan London: Routledge 

[8] Lisa Blackman, “The Body: Key Concepts”. New York. Berg Publisher, 2008 

[9] Paul, Herman. 2006. Mask of Meaning, Exixtentialist Humanism In Hayden White’s Philosophy of History. 

Jerman: Rijksuniversiteit Groningen Press 

[10] Prabasmoro, Aquarini P. 2006. Kajian Budaya Feminis, Tubuh, Sastra, dan Budaya Pop. Yogyakarta: Jalasutra 

[11] Schoorl, J.W. 1981. Modernisasi, Pengantar Sosiologi Negara-Negara Sedang Berkembang. Jakarta: PT 

Gramedia 

[12] Suyono, Seno Joko. 2002. Tubuh Yang Rasis, Telaah Kritis Michel Foucault Atas Dasar-Dasar Pembentukan 

Diri Kelas Menengah Eropa. Yogyakarta: LANSKAP ZAMAN  

[13] Tong, Rosemarie Putnam. 1998. Feminist Thought: Pengantar Paling Komprehensif kepada Arus Utama 

Pemikiran Feminis. Yogyakarta: Jalasutra 

[14] Walbi, Sylvia. 1990. Theorizing Patriarchy. Cambrige: Oxford 

[15] Wibowo, Paul Heru. 2012. Masa Depan Kemanusiaa: Superhero dalam Pop Culture. Jakarta: LP3ES 


