Jurnal Restorative Justice

Vol. 9 No. 2, Oktober 2025
E-ISSN: 2622-2051, P-ISSN: 2580-4200

INTEGRASI MEKANISME DIVERSI DENGAN KEARIFAN
LOKAL SUKU MARIND DALAM PENYELESAIAN TINDAK
PIDANA YANG DILAKUKAN ANAK ASLI PAPUA

THE INTEGRATION OF DIVERSION MECHANISMS WITH
MARIND TRIBAL LOCAL WISDOM IN RESOLVING
CRIMINAL OFFENSES COMMITTED BY INDIGENOUS
PAPUAN CHILDREN

Marlyn Jane Alputila;
Universitas Musamus1, Email: marlyn@unmus.ac.id

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis sinkronisasi yuridis antara mekanisme diversi
sebagaimana diatur dalam Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2012 tentang Sistem Peradilan
Pidana Anak (UU SPPA) dengan prosedur penyelesaian perkara anak menurut hukum adat
Suku Marind di Provinsi Papua Selatan. Menggunakan metode penelitian hukum socio-legal
dengan pisau analisis Teori Pluralisme Hukum dan Teori Keadilan Restoratif, hasil penelitian
menunjukkan bahwa secara filosofis telah terdapat keselarasan nilai antara prinsip keadilan
restoratif nasional dengan kearifan lokal Suku Marind yang mengutamakan pemulihan
keseimbangan sosial. Namun, secara yuridis-normatif, terdapat hambatan signifikan pada
syarat formil Pasal 7 ayat (2) UU SPPA yang membatasi diversi hanya pada tindak pidana
dengan ancaman di bawah tujuh tahun. Hal ini menciptakan kesenjangan hukum (legal gap) di
mana penyelesaian adat yang telah tuntas di tingkat masyarakat sering kali tidak diakui secara
sah dalam administrasi peradilan formal. Penelitian ini menyimpulkan bahwa sinkronisasi
prosedural hanya dapat dicapai dengan mengoptimalisasi Undang-Undang Otonomi Khusus
Papua sebagai jembatan yuridis untuk memberikan diskresi bagi pemberlakuan hukum adat
Marind dalam sistem peradilan pidana anak nasional.

Kata kunci: : Diversi, Anak Asli Papua, Suku Marind, Papua Selatan, Sinkronisasi Yuridis.

Abstract

This research aims to analyze the juridical synchronization between the diversion mechanism as
regulated in Law Number 11 of 2012 concerning the Juvenile Criminal Justice System (SPPA Law) and
the child case resolution procedures according to the customary law of the Marind Tribe in South Papua
Province. Utilizing a socio-legal research method analyzed through Legal Pluralism Theory and
Restorative Justice Theory, the results indicate that philosophically, there is an alignment of values
between the principles of national restorative justice and the local wisdom of the Marind Tribe, both of
which prioritize the restoration of social balance. However, juridically and normatively, a significant
obstacle exists in the formal requirements of Article 7, Paragraph (2) of the SPPA Law, which restricts
diversion only to offenses punishable by less than seven years of imprisonment. This creates a legal gap

169


http://u.lipi.go.id/1413537252
http://u.lipi.go.id/1413537252
mailto:marlyn@unmus.ac.id

J.R.J. Vol. X (No): 169-180 | E-ISSN: 2622-2051, P-ISSN: 2580-4200

where customary settlements completed at the community level are often not legally recognized within
the formal judicial administration. This study concludes that procedural synchronization can only be
achieved by optimizing the Papua Special Autonomy Law as a juridical bridge to provide discretion for
the implementation of Marind customary law within the national juvenile criminal justice system.

Keywords: Diversion, Indigenous Papuan Children, Marind Tribe, South Papua, Juridical
Synchronization.

Pendahuluan
Anak merupakan amanah sekaligus aset bangsa yang memiliki hak atas

perlindungan, kelangsungan hidup, dan perkembangan tanpa diskriminasi.
Dalam konteks hukum pidana, pergeseran paradigma global dari keadilan
retributif (pembalasan) menuju Keadilan Restoratif telah diadopsi secara
formal oleh Indonesia melalui Undang-Undang No. 11 Tahun 2012 tentang
Sistem Peradilan Pidana Anak (SPPA). Instrumen utama dalam undang-
undang ini adalah Diversi, yaitu pengalihan penyelesaian perkara anak dari
proses peradilan pidana ke proses di luar peradilan pidana demi menghindari
stigmatisasi dan trauma pada anak.!

Namun, implementasi diversi di Provinsi Papua Selatan, khususnya
bagi Anak Asli Papua (AAP), menghadapi tantangan sosiologis dan yuridis
yang sangat kompleks. Sebagai Daerah Otonomi Baru (DOB) yang dibentuk
berdasarkan UU No. 14 Tahun 2022, Papua Selatan saat ini berada dalam masa
transisi kelembagaan yang krusial. Fakta di lapangan menunjukkan bahwa
sarana pendukung utama SPPA, seperti Balai Pemasyarakatan (BAPAS) dan
Lembaga Penyelenggaraan Kesejahteraan Sosial (LPKS), masih sangat minim
dan terpusat di ibu kota provinsi, sehingga sulit dijangkau dari wilayah
pedalaman seperti Kabupaten Asmat, Mappi, maupun Boven Digoel.?

Kesenjangan infrastruktur hukum ini diperparah dengan fakta bahwa
proses hukum formal sering kali dianggap asing dan menakutkan bagi
masyarakat adat. Masyarakat asli Papua Selatan, terutama Suku Marind,
memiliki struktur hukum adat yang sangat kuat dan masih ditaati secara
turun-temurun sebagai bagian dari identitas mereka. Dalam filosofi hidup
masyarakat Marind, setiap pelanggaran atau konflik yang melibatkan warga

1 Marlina. (2012). Peradilan Pidana Anak di Indonesia: Pengembangan Konsep Diversi dan Restorative
Justice. Bandung: Refika Aditama.

2 Djanggih, H., & Arisaputra, M. L. (2018). Implementasi Keadilan Restoratif dalam Sistem Peradilan
Pidana Anak di Indonesia. Jurnal Hukum Jurisprudence.

169



J.R.J. Vol. X (No): 169-180 | E-ISSN: 2622-2051, P-ISSN: 2580-4200

komunitas dipandang sebagai gangguan terhadap keseimbangan alam dan
sosial yang harus segera dipulihkan melalui mekanisme adat.?

Kesenjangan hukum (legal gap) muncul secara nyata ketika hukum
positif (UU SPPA) menetapkan syarat-syarat kaku untuk diversi—seperti
batasan ancaman pidana di bawah 7 tahun dan bukan merupakan
pengulangan tindak pidana —sementara hukum adat Suku Marind memiliki
mekanisme penyelesaian sendiri yang lebih fleksibel dan berbasis pada
pemulihan hubungan komunal. Sering terjadi benturan di mana suatu perkara
telah dinyatakan "selesai" secara adat melalui kesepakatan keluarga dan tokoh
masyarakat atau Tuan Tanah, namun secara hukum nasional proses pidana
tetap dilanjutkan oleh aparat karena dianggap belum memenuhi prosedur
formal yang diatur dalam hukum acara pidana.4

Lebih lanjut, penyelesaian perkara melalui jalur pengadilan formal bagi
Anak Asli Papua sering kali tidak menyentuh akar permasalahan sosiologis di
Papua Selatan. Penjara atau lembaga pembinaan formal justru berisiko
mencabut akar budaya anak dari komunitas adatnya, yang pada jangka
panjang dapat memicu degradasi identitas sebagai orang asli Papua. Padahal,
Undang-Undang No. 2 Tahun 2021 tentang Otonomi Khusus Papua secara
tegas mengamanatkan perlindungan hak-hak dasar dan afirmasi bagi
masyarakat adat, termasuk dalam aspek penegakan hukum yang menghargai
nilai-nilai lokal.

Fenomena di wilayah hukum Polres Merauke dan sekitarnya
menunjukkan bahwa aparat penegak hukum sering kali berada dalam posisi
dilematis antara menjalankan perintah undang-undang secara kaku atau
mengakomodasi perdamaian adat yang telah terjadi di masyarakat. Tanpa
adanya pedoman integrasi yang jelas, kesepakatan adat Suku Marind sering
kali hanya menjadi pertimbangan hakim yang meringankan, bukan sebagai
instrumen utama penghentian perkara melalui diversi, sehingga esensi dari
keadilan restoratif belum tercapai sepenuhnya.>

Oleh karena itu, diperlukan sebuah rekonstruksi model diversi yang
mampu menyerap nilai-nilai kearifan lokal Suku Marind ke dalam sistem
peradilan pidana nasional. Integrasi ini penting agar hasil mediasi adat

3 Mansoben, J. R. (1995). Sistem Politik Tradisional di Irian Jaya. Jakarta: LIPI-RUL.

4 Wignjosoebroto, S. (2005). Hukum dalam Masyarakat: Perkembangan dan Masalah. Malang:
Bayumedia Publishing.

5 Priyatno, D. (2012). Sistem Pelaksanaan Pidana Penjara di Indonesia. Bandung: Refika Aditama.

170



J.R.J. Vol. X (No): 169-180 | E-ISSN: 2622-2051, P-ISSN: 2580-4200

memiliki legalitas yang diakui dalam sistem hukum negara tanpa
menghilangkan karakteristik adatnya. Hal ini sejalan dengan konsep
pluralisme hukum yang mengakui keberadaan sistem hukum lain di luar
hukum negara yang secara empiris lebih efektif dalam menjaga ketertiban
masyarakat di wilayah tertentu.®

Penelitian ini mendesak untuk dilakukan sebagai upaya memberikan
sumbangsih pemikiran bagi penguatan sistem hukum di provinsi baru Papua
Selatan. Dengan mengintegrasikan mekanisme diversi dan kearifan lokal Suku
Marind, diharapkan penegakan hukum terhadap Anak Asli Papua tidak hanya
memberikan kepastian hukum, tetapi juga memberikan keadilan yang
bermartabat dan menghargai eksistensi manusia Papua sebagai subjek hukum
yang berdaulat atas adat istiadatnya.

Permasalahan
Berdasarkan latar belakang diatas, dapat dirumuskan dua

permasalahan pokok yang saling yakni,

1. Bagaimana sinkronisasi yuridis antara mekanisme Diversi dalam UU
No. 11 Tahun 2012 tentang SPPA dengan prosedur penyelesaian
perkara anak menurut hukum adat Suku Marind di Papua Selatan?

Metode Penelitian
Penelitian ini menggunakan jenis penelitian hukum empiris (socio-legal

research). Pendekatan ini digunakan wuntuk mengkaji hukum dalam
aktualisasinya di masyarakat, khususnya mengenai bagaimana mekanisme
diversi dalam UU SPPA berinteraksi dengan praktik hukum adat Suku Marind
di Papua Selatan.

Pembahasan
Titik Temu Filosofis Keadilan Restoratif
Keadilan restoratif merupakan fondasi utama yang mempertemukan

antara UU SPPA dengan kearifan lokal Suku Marind. Dalam Teori Keadilan
Restoratif, fokus utama adalah pada pemulihan hubungan antara pelaku,
korban, dan masyarakat yang terganggu akibat tindak pidana.” Filosofi ini
sangat identik dengan pandangan hidup suku Marind yang melihat harmoni

6 Griffiths, J. (1986). What is Legal Pluralism?. Journal of Legal Pluralism and Unofficial Law.
7 Marlina. Opcit

171



J.R.J. Vol. X (No): 169-180 | E-ISSN: 2622-2051, P-ISSN: 2580-4200

sosial sebagai nilai tertinggi dalam kehidupan komunal di wilayah Papua
Selatan.

Titik temu pertama terletak pada tujuan penyelesaian konflik. Jika
hukum pidana konvensional bertanya "hukuman apa yang pantas?", maka
baik UU SPPA melalui diversi maupun hukum adat Marind bertanya
"bagaimana cara memperbaiki keadaan?". Dalam tradisi Marind, penyelesaian
sengketa melalui pemberian denda adat atau upacara perdamaian bukan
bertujuan untuk memiskinkan pelaku, melainkan sebagai simbol pengakuan
kesalahan dan niat baik untuk memulihkan keseimbangan kosmis.

Kedua, keterlibatan komunitas menjadi aspek krusial dalam kedua
sistem tersebut. UU SPPA mengamanatkan pelibatan keluarga dan
masyarakat dalam musyawarah diversi, hal yang serupa ditemukan dalam
struktur sosial Marind di mana penyelesaian masalah tidak pernah bersifat
individualistik. Keterlibatan masyarakat adat memastikan bahwa anak yang
melakukan kesalahan tidak dikucilkan, melainkan dirangkul untuk diperbaiki
perilakunya di bawah pengawasan komunitas.

Ketiga, adanya penghormatan terhadap martabat manusia, khususnya
anak. Teori Kepentingan Terbaik Bagi Anak memberikan landasan bahwa
anak tidak boleh diperlakukan sebagai pelaku kejahatan dewasa. Suku Marind
sangat menjunjung tinggi eksistensi anak sebagai penerus klan dan pemilik
masa depan tanah adat. Titik temu ini memperkuat argumen bahwa
pemenjaraan bagi Anak Asli Papua harus dihindari karena bertentangan
dengan kebutuhan tumbuh kembang anak dalam lingkungan adatnya.

Keempat, keadilan restoratif dalam kedua sistem ini menekankan pada
akuntabilitas pelaku secara sukarela. Dalam proses diversi, anak didorong
untuk mengakui kesalahannya tanpa paksaan, sementara dalam hukum adat
Marind, kejujuran di hadapan para tetua adat dianggap sebagai langkah awal
penyembuhan batin. Hal ini membuktikan bahwa mekanisme lokal di Papua
Selatan memiliki instrumen psikologis yang sangat kuat untuk membentuk
kembali karakter anak yang menyimpang,.

Kelima, fleksibilitas dalam bentuk reparasi atau pemulihan. UU SPPA
memberikan ruang bagi beragam bentuk kesepakatan dalam diversi, mulai
dari pengembalian kerugian hingga mengikuti pelatihan kerja. Suku Marind
memiliki khazanah bentuk pemulihan yang sangat kaya, seperti kompensasi

172



J.R.J. Vol. X (No): 169-180 | E-ISSN: 2622-2051, P-ISSN: 2580-4200

berupa tanah, bahan pangan tradisional, atau kerja sosial di kampung, yang
secara filosofis setara dengan konsep reparasi dalam keadilan restoratif
modern.

Keenam, titik temu ini juga terlihat pada upaya pencegahan
recidivisme. Keadilan restoratif meyakini bahwa keterikatan kembali pelaku
dengan komunitasnya adalah obat terbaik untuk mencegah kejahatan
berulang. Bagi anak Suku Marind, rasa malu terhadap komunitas adat
merupakan kontrol sosial yang jauh lebih efektif daripada jeruji penjara,
sehingga integrasi adat ke dalam diversi formal akan meningkatkan
keberhasilan rehabilitasi anak.

Terakhir, titik temu filosofis ini memberikan legitimasi bagi penegak
hukum di Papua Selatan untuk tidak ragu menggunakan pendekatan adat
dalam diversi. Dengan memahami bahwa esensi dari kedua hukum ini adalah
sama—yakni pemulihan harmoni—maka kekhawatiran akan terjadinya
pertentangan hukum dapat diminimalisir. Keadilan restoratif menjadi bahasa
universal yang menyatukan antara hukum positif negara dengan hukum adat
Papua yang luhur.

Kendala Syarat Formil Diversi dibandingkan dengan Fleksibilitas
Adat

Kesenjangan antara syarat formil diversi dalam UU SPPA dan
fleksibilitas hukum adat Suku Marind merupakan tantangan utama dalam
praktik di lapangan. Berdasarkan Pasal 7 ayat (2) UU SPPA, diversi hanya
dapat dilaksanakan untuk tindak pidana yang diancam dengan pidana penjara
di bawah 7 tahun dan bukan merupakan pengulangan tindak pidana. Syarat
ini bersifat kumulatif dan kaku, yang dalam perspektif Teori Pluralisme
Hukum sering kali menimbulkan diskoneksi dengan realitas masyarakat adat
di Papua Selatan.

Dalam hukum adat Suku Marind, penyelesaian sengketa bersifat
holistik dan tidak dibatasi oleh durasi ancaman hukuman penjara tertentu.
Bagi masyarakat adat, setiap konflik—baik yang bersifat ringan maupun
berat —memiliki mekanisme penyelesaian adat selama para pihak bersepakat.
Ketidakmampuan hukum formal untuk mengakomodasi diversi pada kasus
dengan ancaman di atas 7 tahun sering kali membuat penyelesaian adat yang

173



J.R.J. Vol. X (No): 169-180 | E-ISSN: 2622-2051, P-ISSN: 2580-4200

sudah tuntas di tingkat kampung tetap berlanjut ke persidangan formal, yang
oleh masyarakat dianggap sebagai bentuk ketidakadilan.

Kendala berikutnya adalah syarat mengenai "bukan pengulangan
tindak pidana". Dalam banyak kasus Anak Asli Papua (AAP), pengulangan
tindak pidana sering kali dipicu oleh faktor kemiskinan dan ketiadaan akses
pendidikan, bukan karena sifat kriminal bawaan. Hukum adat Marind
memberikan kesempatan bagi setiap orang untuk bertobat melalui upacara
pembersihan adat berulang kali, namun UU SPPA menutup pintu diversi bagi
mereka yang pernah melakukan pelanggaran sebelumnya, sehingga
membatasi ruang bagi Kepentingan Terbaik Bagi Anak.

Fleksibilitas adat Marind juga terlihat pada mekanisme pembuktian
yang lebih mengandalkan kejujuran dan musyawarah, berbeda dengan syarat
formil pembuktian dalam KUHAP yang kaku. Hal ini sering menimbulkan
kendala ketika penyidik ragu melakukan diversi karena merasa bukti-bukti
administrasi belum lengkap, padahal secara adat masalah tersebut sudah
selesai secara substansial. Kaku-nya prosedur administrasi ini sering kali
menghambat kecepatan penanganan perkara anak di wilayah pedalaman
Papua Selatan.

Masalah keterbatasan waktu diversi yang hanya 30 hari juga menjadi
kendala formil yang nyata. Mengingat kondisi geografis Papua Selatan yang
sangat luas dan sulitnya akses komunikasi antar-distrik, proses menghadirkan
Tokoh Adat, keluarga korban, dan pelaku sering kali memakan waktu lebih
dari yang ditentukan undang-undang. Akibatnya, prosedur diversi gugur
secara formal demi mengejar deadline masa penahanan, padahal secara adat
proses perdamaian sedang berjalan.

Selanjutnya, terdapat kendala pada keterlibatan pihak luar dalam
proses diversi formal. UU SPPA mensyaratkan kehadiran PK Bapas dan
Pekerja Sosial Profesional, yang keberadaannya masih sangat minim di
provinsi baru Papua Selatan. Sebaliknya, hukum adat Marind hanya
membutuhkan kehadiran para tetua adat yang selalu tersedia di tengah
masyarakat. Ketidakhadiran aktor formal ini sering menyebabkan diversi
gagal secara hukum, padahal aktor adat sudah menjalankan fungsinya secara
maksimal.

174



J.R.J. Vol. X (No): 169-180 | E-ISSN: 2622-2051, P-ISSN: 2580-4200

Perbedaan konsep "Ganti Rugi" juga menjadi poin krusial. Dalam UU
SPPA, ganti rugi sering kali dinilai secara materiil berdasarkan angka rupiah.
Namun, dalam kearifan lokal Marind, kompensasi bisa berupa pemberian hak
kelola tanah atau hewan ternak yang nilainya sulit dikonversi ke dalam
administrasi keuangan formal diversi. Hal ini menimbulkan hambatan bagi
petugas penegak hukum dalam menyusun laporan kesepakatan diversi yang
dapat diterima oleh pengadilan.

Secara teoritis, kendala-kendala ini menunjukkan adanya hegemony
hukum negara atas hukum masyarakat. Teori Kewenangan Otonomi Khusus
seharusnya bisa digunakan untuk melonggarkan syarat formil diversi bagi
AAP, namun hingga saat ini belum ada peraturan pelaksana yang secara
khusus memberikan diskresi bagi penegak hukum di Papua untuk melampaui
batasan 7 tahun dalam kasus anak yang penyelesaian adatnya sudah tuntas.

Kendala sosiologis juga muncul ketika aparat merasa terancam secara
karir jika melakukan diversi di luar batasan undang-undang, meskipun
mereka menyadari bahwa proses adat lebih efektif. Hal ini menciptakan
budaya kerja defensif-legalistik yang merugikan kepentingan anak.
Fleksibilitas adat yang seharusnya menjadi solusi justru sering terbentur oleh
ketakutan aparat akan sanksi administratif atau pemeriksaan oleh pengawas
internal kepolisian dan kejaksaan.

Untuk mengatasi kendala ini, diperlukan rekonstruksi pemikiran yang
menempatkan kesepakatan adat sebagai '"keadaan baru" yang dapat
mengesampingkan syarat formil diversi demi keadilan substansial. Jika
hukum nasional terus memaksakan syarat formil yang kaku tanpa melihat
konteks lokal Papua Selatan, maka sistem peradilan pidana anak akan
kehilangan esensinya sebagai sarana pelindung anak dan justru berubah
menjadi instrumen penindas identitas budaya bagi Anak Asli Papua.?

Legitimasi Otonomi Khusus sebagai Jembatan Yuridis
Eksistensi Undang-Undang No. 21 Tahun 2001 jo UU No. 2 Tahun 2021

tentang Otonomi Khusus bagi Provinsi Papua memberikan landasan
konstitusional yang kokoh untuk mengintegrasikan hukum adat dalam sistem
peradilan pidana. Berdasarkan Teori Kewenangan Otonomi Khusus, daerah

® Djanggih, H., & Arisaputra, M. I. Opcit

175



J.R.J. Vol. X (No): 169-180 | E-ISSN: 2622-2051, P-ISSN: 2580-4200

Papua diberikan kewenangan atributif untuk mengatur aspek-aspek
kehidupan tertentu, termasuk perlindungan hak-hak masyarakat adat.
Legitimasi ini harus dipahami sebagai instrumen "Afirmasi Hukum" bagi
Anak Asli Papua (AAP) dalam menghadapi sistem hukum nasional.

Pasal 51 UU Otsus Papua secara eksplisit mengakui adanya Peradilan
Adat di dalam masyarakat Papua yang bertugas menyelesaikan sengketa di
lingkup komunitas. Pengakuan ini merupakan "jembatan yuridis" yang sangat
kuat untuk melegitimasi hasil musyawarah adat Suku Marind dalam proses
diversi. Dalam perspektif ini, peradilan adat tidak diposisikan sebagai
subordinat hukum nasional, melainkan sebagai sistem yang setara dalam
lingkup penyelesaian sengketa di wilayah khusus Papua Selatan.

Legitimasi Otsus memberikan mandat kepada Pemerintah Provinsi
Papua Selatan untuk mengundangkan Peraturan Daerah Khusus (Perdasus)
yang dapat merinci tata cara integrasi diversi adat. Dengan adanya Perdasus
tersebut, batasan-batasan kaku dalam UU SPPA dapat diberikan pengecualian
(diskresi) bagi AAP dengan memperhatikan rekomendasi lembaga adat. Ini
adalah bentuk implementasi nyata dari kewenangan otonomi yang bertujuan
untuk memajukan kesejahteraan dan perlindungan warga asli Papua.

Dalam Teori Pluralisme Hukum, UU Otsus bertindak sebagai pengatur
lalu lintas antara hukum negara dan hukum adat. Jembatan yuridis ini
memastikan bahwa tidak terjadi tabrakan norma ketika sebuah perkara anak
diselesaikan melalui jalur adat. Otsus memberikan "payung perlindungan"
bagi aparat penegak hukum untuk menghentikan perkara berdasarkan hasil
keputusan adat Marind tanpa perlu khawatir melanggar prosedur hukum

acCara yang umuim.

Selain itu, UU Otsus menekankan perlindungan terhadap hak-hak
dasar penduduk asli Papua. Menghukum seorang anak Marind melalui sistem
yang mengabaikan kearifan lokalnya dapat dianggap sebagai pengabaian
terhadap hak budaya yang dilindungi oleh UU Otsus.? Oleh karena itu,
legitimasi Otsus menuntut agar setiap kebijakan penegakan hukum di Papua
Selatan harus bernafaskan nilai-nilai lokal guna mewujudkan keadilan yang
bermartabat bagi masyarakat setempat.

® Wignjosoebroto, S. Opcit

176



J.R.J. Vol. X (No): 169-180 | E-ISSN: 2622-2051, P-ISSN: 2580-4200

Penguatan peran Lembaga Masyarakat Adat (LMA) dalam sistem
peradilan anak juga merupakan mandat dari semangat Otsus. Legitimasi ini
memberikan landasan bagi pengalokasian dana Otsus untuk mendukung
operasionalisasi musyawarah diversi di tingkat kampung. Dengan dukungan
dana tersebut, kendala geografis dalam pelaksanaan diversi dapat diatasi
melalui mobilisasi tokoh adat dan petugas Bapas ke wilayah-wilayah terpencil
di Papua Selatan.

Secara teoritis, jembatan yuridis ini mendukung penerapan Teori
Kepentingan Terbaik Bagi Anak secara lebih otentik. Di Papua, kepentingan
terbaik bagi anak sering kali berkaitan erat dengan keterhubungan mereka
dengan tanah adat dan klan. Jika UU SPPA hanya melihat anak sebagai
individu, maka UU Otsus melihat anak sebagai bagian integral dari entitas
adat yang harus dilindungi keberlangsungannya melalui mekanisme
penyelesaian konflik yang damai.

Legitimasi Otsus juga memberikan ruang bagi terciptanya
"Laboratorium Hukum" di Papua Selatan untuk mengembangkan model
keadilan restoratif yang unik. Model integrasi yang sukses di Merauke dapat
menjadi referensi bagi wilayah lain di Indonesia yang memiliki karakteristik
adat yang kuat. Ini membuktikan bahwa otonomi khusus bukan hanya soal
dana perimbangan, melainkan soal kedaulatan hukum dalam melindungi
warga aslinya melalui nilai-nilai luhur yang mereka miliki.

Namun, efektivitas jembatan yuridis ini sangat bergantung pada
keberanian politik pemerintah daerah dan kemauan aparat penegak hukum
untuk melakukan terobosan. Tanpa implementasi teknis, legitimasi Otsus
hanya akan menjadi norma pasif yang tidak berdaya di hadapan kaku-nya
birokrasi peradilan. Diperlukan kemauan kolektif untuk menempatkan
martabat Anak Asli Papua di atas ego sektoral institusi hukum masing-masing.

Sebagai kesimpulan pembahasan, UU Otsus adalah kunci untuk
membuka belenggu syarat formil yang selama ini menghambat diversi bagi
anak-anak di Papua Selatan. Dengan menjadikan Otsus sebagai landasan
utama, maka integrasi mekanisme diversi dengan kearifan lokal Suku Marind
akan memiliki kepastian hukum yang kuat. Hal ini pada akhirnya akan
menciptakan sistem peradilan pidana anak yang benar-benar memulihkan,
adil, dan menghormati harkat serta martabat Anak Asli Papua.

177



J.R.J. Vol. X (No): 169-180 | E-ISSN: 2622-2051, P-ISSN: 2580-4200

Kesimpulan
Sinkronisasi yuridis antara mekanisme diversi dalam UU No. 11 Tahun

2012 (UU SPPA) dengan prosedur adat Suku Marind di Papua Selatan saat ini
masih berada dalam taraf harmonisasi filosofis namun belum mencapai
sinkronisasi prosedural yang utuh. Secara filosofis, kedua sistem ini memiliki
titik temu yang kuat pada semangat Keadilan Restoratif, di mana penyelesaian
perkara berfokus pada pemulihan keseimbangan sosial dan rehabilitasi anak,
bukan pada penghukuman retributif. Namun, secara yuridis-normatif,
terdapat hambatan pada syarat formil Pasal 7 ayat (2) UU SPPA yang
membatasi diversi hanya pada ancaman pidana di bawah 7 tahun dan bukan
pengulangan tindak pidana. Kesenjangan ini menyebabkan dualitas
penyelesaian perkara: di satu sisi, hukum adat Suku Marind bersifat fleksibel
dan mampu menyelesaikan segala jenis perkara anak melalui musyawarah
adat, namun di sisi lain, kesepakatan tersebut sering kali tidak mendapatkan
pengakuan administratif sebagai bentuk diversi yang sah dalam sistem
peradilan pidana formal jika tidak memenuhi syarat kumulatif UU SPPA.
Ketidaksinkronan ini mengakibatkan hasil perdamaian adat sering kali hanya
berhenti sebagai pertimbangan hakim untuk meringankan pidana, bukan
sebagai instrumen penghenti perkara (afdoening) melalui diversi. Oleh karena
itu, diperlukan jembatan yuridis melalui UU Otonomi Khusus Papua untuk
melegitimasi prosedur adat Marind agar dapat diadopsi ke dalam sistem
peradilan nasional sebagai bentuk diskresi khusus bagi Anak Asli Papua di
wilayah Papua Selatan.

Daftar Pustaka
Djanggih, H., & Arisaputra, M. . (2018). Implementasi Keadilan Restoratif dalam

Sistem Peradilan Pidana Anak di Indonesia. Jurnal Hukum Jurisprudence.

Griffiths, J. (1986). What is Legal Pluralism?. Journal of Legal Pluralism and
Unofficial Law.

Mansoben, J. R. (1995). Sistem Politik Tradisional di Irian Jaya. Jakarta: LIPI-
RUL.

Marlina. (2012). Peradilan Pidana Anak di Indonesia: Pengembangan Konsep
Diversi dan Restorative Justice. Bandung: Refika Aditama.

Priyatno, D. (2012). Sistem Pelaksanaan Pidana Penjara di Indonesia. Bandung;:
Refika Aditama.

178



J.R.J. Vol. X (No): 169-180 | E-ISSN: 2622-2051, P-ISSN: 2580-4200

Wignjosoebroto, S. (2005). Hukum dalam Masyarakat: Perkembangan dan
Masalah. Malang: Bayumedia Publishing.

Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2012 tentang Sistem Peradilan Pidana
Anak.

179



