
Jurnal Restorative Justice 
Vol. 9 No. 2, Oktober 2025 
E-ISSN: 2622-2051, P-ISSN: 2580-4200 
 

169 

 

INTEGRASI MEKANISME DIVERSI DENGAN KEARIFAN 

LOKAL SUKU MARIND DALAM PENYELESAIAN TINDAK 

PIDANA YANG DILAKUKAN ANAK ASLI PAPUA 

THE INTEGRATION OF DIVERSION MECHANISMS WITH 

MARIND TRIBAL LOCAL WISDOM IN RESOLVING 

CRIMINAL OFFENSES COMMITTED BY INDIGENOUS 

PAPUAN CHILDREN 

 
Marlyn Jane Alputila; 

Universitas Musamus1, Email: marlyn@unmus.ac.id  
 
Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis sinkronisasi yuridis antara mekanisme diversi 
sebagaimana diatur dalam Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2012 tentang Sistem Peradilan 
Pidana Anak (UU SPPA) dengan prosedur penyelesaian perkara anak menurut hukum adat 
Suku Marind di Provinsi Papua Selatan. Menggunakan metode penelitian hukum socio-legal 
dengan pisau analisis Teori Pluralisme Hukum dan Teori Keadilan Restoratif, hasil penelitian 
menunjukkan bahwa secara filosofis telah terdapat keselarasan nilai antara prinsip keadilan 
restoratif nasional dengan kearifan lokal Suku Marind yang mengutamakan pemulihan 
keseimbangan sosial. Namun, secara yuridis-normatif, terdapat hambatan signifikan pada 
syarat formil Pasal 7 ayat (2) UU SPPA yang membatasi diversi hanya pada tindak pidana 
dengan ancaman di bawah tujuh tahun. Hal ini menciptakan kesenjangan hukum (legal gap) di 
mana penyelesaian adat yang telah tuntas di tingkat masyarakat sering kali tidak diakui secara 
sah dalam administrasi peradilan formal. Penelitian ini menyimpulkan bahwa sinkronisasi 
prosedural hanya dapat dicapai dengan mengoptimalisasi Undang-Undang Otonomi Khusus 
Papua sebagai jembatan yuridis untuk memberikan diskresi bagi pemberlakuan hukum adat 
Marind dalam sistem peradilan pidana anak nasional. 

Kata kunci: : Diversi, Anak Asli Papua, Suku Marind, Papua Selatan, Sinkronisasi Yuridis. 

Abstract 
This research aims to analyze the juridical synchronization between the diversion mechanism as 
regulated in Law Number 11 of 2012 concerning the Juvenile Criminal Justice System (SPPA Law) and 
the child case resolution procedures according to the customary law of the Marind Tribe in South Papua 
Province. Utilizing a socio-legal research method analyzed through Legal Pluralism Theory and 
Restorative Justice Theory, the results indicate that philosophically, there is an alignment of values 
between the principles of national restorative justice and the local wisdom of the Marind Tribe, both of 
which prioritize the restoration of social balance. However, juridically and normatively, a significant 
obstacle exists in the formal requirements of Article 7, Paragraph (2) of the SPPA Law, which restricts 
diversion only to offenses punishable by less than seven years of imprisonment. This creates a legal gap 

http://u.lipi.go.id/1413537252
http://u.lipi.go.id/1413537252
mailto:marlyn@unmus.ac.id


J. R. J. Vol. X (No): 169-180 | E-ISSN: 2622-2051, P-ISSN: 2580-4200 

 

169 

 

where customary settlements completed at the community level are often not legally recognized within 
the formal judicial administration. This study concludes that procedural synchronization can only be 
achieved by optimizing the Papua Special Autonomy Law as a juridical bridge to provide discretion for 
the implementation of Marind customary law within the national juvenile criminal justice system. 

Keywords: Diversion, Indigenous Papuan Children, Marind Tribe, South Papua, Juridical 
Synchronization. 

Pendahuluan  
Anak merupakan amanah sekaligus aset bangsa yang memiliki hak atas 

perlindungan, kelangsungan hidup, dan perkembangan tanpa diskriminasi. 

Dalam konteks hukum pidana, pergeseran paradigma global dari keadilan 

retributif (pembalasan) menuju Keadilan Restoratif telah diadopsi secara 

formal oleh Indonesia melalui Undang-Undang No. 11 Tahun 2012 tentang 

Sistem Peradilan Pidana Anak (SPPA). Instrumen utama dalam undang-

undang ini adalah Diversi, yaitu pengalihan penyelesaian perkara anak dari 

proses peradilan pidana ke proses di luar peradilan pidana demi menghindari 

stigmatisasi dan trauma pada anak.1 

Namun, implementasi diversi di Provinsi Papua Selatan, khususnya 

bagi Anak Asli Papua (AAP), menghadapi tantangan sosiologis dan yuridis 

yang sangat kompleks. Sebagai Daerah Otonomi Baru (DOB) yang dibentuk 

berdasarkan UU No. 14 Tahun 2022, Papua Selatan saat ini berada dalam masa 

transisi kelembagaan yang krusial. Fakta di lapangan menunjukkan bahwa 

sarana pendukung utama SPPA, seperti Balai Pemasyarakatan (BAPAS) dan 

Lembaga Penyelenggaraan Kesejahteraan Sosial (LPKS), masih sangat minim 

dan terpusat di ibu kota provinsi, sehingga sulit dijangkau dari wilayah 

pedalaman seperti Kabupaten Asmat, Mappi, maupun Boven Digoel.2 

Kesenjangan infrastruktur hukum ini diperparah dengan fakta bahwa 

proses hukum formal sering kali dianggap asing dan menakutkan bagi 

masyarakat adat. Masyarakat asli Papua Selatan, terutama Suku Marind, 

memiliki struktur hukum adat yang sangat kuat dan masih ditaati secara 

turun-temurun sebagai bagian dari identitas mereka. Dalam filosofi hidup 

masyarakat Marind, setiap pelanggaran atau konflik yang melibatkan warga 

 
1 Marlina. (2012). Peradilan Pidana Anak di Indonesia: Pengembangan Konsep Diversi dan Restorative 

Justice. Bandung: Refika Aditama. 
2 Djanggih, H., & Arisaputra, M. I. (2018). Implementasi Keadilan Restoratif dalam Sistem Peradilan 

Pidana Anak di Indonesia. Jurnal Hukum Jurisprudence. 



J. R. J. Vol. X (No): 169-180 | E-ISSN: 2622-2051, P-ISSN: 2580-4200 

 

170 

 

komunitas dipandang sebagai gangguan terhadap keseimbangan alam dan 

sosial yang harus segera dipulihkan melalui mekanisme adat.3 

Kesenjangan hukum (legal gap) muncul secara nyata ketika hukum 

positif (UU SPPA) menetapkan syarat-syarat kaku untuk diversi—seperti 

batasan ancaman pidana di bawah 7 tahun dan bukan merupakan 

pengulangan tindak pidana—sementara hukum adat Suku Marind memiliki 

mekanisme penyelesaian sendiri yang lebih fleksibel dan berbasis pada 

pemulihan hubungan komunal. Sering terjadi benturan di mana suatu perkara 

telah dinyatakan "selesai" secara adat melalui kesepakatan keluarga dan tokoh 

masyarakat atau Tuan Tanah, namun secara hukum nasional proses pidana 

tetap dilanjutkan oleh aparat karena dianggap belum memenuhi prosedur 

formal yang diatur dalam hukum acara pidana.4 

Lebih lanjut, penyelesaian perkara melalui jalur pengadilan formal bagi 

Anak Asli Papua sering kali tidak menyentuh akar permasalahan sosiologis di 

Papua Selatan. Penjara atau lembaga pembinaan formal justru berisiko 

mencabut akar budaya anak dari komunitas adatnya, yang pada jangka 

panjang dapat memicu degradasi identitas sebagai orang asli Papua. Padahal, 

Undang-Undang No. 2 Tahun 2021 tentang Otonomi Khusus Papua secara 

tegas mengamanatkan perlindungan hak-hak dasar dan afirmasi bagi 

masyarakat adat, termasuk dalam aspek penegakan hukum yang menghargai 

nilai-nilai lokal. 

Fenomena di wilayah hukum Polres Merauke dan sekitarnya 

menunjukkan bahwa aparat penegak hukum sering kali berada dalam posisi 

dilematis antara menjalankan perintah undang-undang secara kaku atau 

mengakomodasi perdamaian adat yang telah terjadi di masyarakat. Tanpa 

adanya pedoman integrasi yang jelas, kesepakatan adat Suku Marind sering 

kali hanya menjadi pertimbangan hakim yang meringankan, bukan sebagai 

instrumen utama penghentian perkara melalui diversi, sehingga esensi dari 

keadilan restoratif belum tercapai sepenuhnya.5 

Oleh karena itu, diperlukan sebuah rekonstruksi model diversi yang 

mampu menyerap nilai-nilai kearifan lokal Suku Marind ke dalam sistem 

peradilan pidana nasional. Integrasi ini penting agar hasil mediasi adat 

 
3 Mansoben, J. R. (1995). Sistem Politik Tradisional di Irian Jaya. Jakarta: LIPI-RUL. 
4 Wignjosoebroto, S. (2005). Hukum dalam Masyarakat: Perkembangan dan Masalah. Malang: 

Bayumedia Publishing. 
5 Priyatno, D. (2012). Sistem Pelaksanaan Pidana Penjara di Indonesia. Bandung: Refika Aditama. 



J. R. J. Vol. X (No): 169-180 | E-ISSN: 2622-2051, P-ISSN: 2580-4200 

 

171 

 

memiliki legalitas yang diakui dalam sistem hukum negara tanpa 

menghilangkan karakteristik adatnya. Hal ini sejalan dengan konsep 

pluralisme hukum yang mengakui keberadaan sistem hukum lain di luar 

hukum negara yang secara empiris lebih efektif dalam menjaga ketertiban 

masyarakat di wilayah tertentu.6 

Penelitian ini mendesak untuk dilakukan sebagai upaya memberikan 

sumbangsih pemikiran bagi penguatan sistem hukum di provinsi baru Papua 

Selatan. Dengan mengintegrasikan mekanisme diversi dan kearifan lokal Suku 

Marind, diharapkan penegakan hukum terhadap Anak Asli Papua tidak hanya 

memberikan kepastian hukum, tetapi juga memberikan keadilan yang 

bermartabat dan menghargai eksistensi manusia Papua sebagai subjek hukum 

yang berdaulat atas adat istiadatnya.

Permasalahan 
Berdasarkan latar belakang diatas, dapat dirumuskan dua 

permasalahan pokok yang saling yakni, 

1. Bagaimana sinkronisasi yuridis antara mekanisme Diversi dalam UU 

No. 11 Tahun 2012 tentang SPPA dengan prosedur penyelesaian 

perkara anak menurut hukum adat Suku Marind di Papua Selatan? 

Metode Penelitian  
Penelitian ini menggunakan jenis penelitian hukum empiris (socio-legal 

research). Pendekatan ini digunakan untuk mengkaji hukum dalam 

aktualisasinya di masyarakat, khususnya mengenai bagaimana mekanisme 

diversi dalam UU SPPA berinteraksi dengan praktik hukum adat Suku Marind 

di Papua Selatan. 

Pembahasan 
Titik Temu Filosofis Keadilan Restoratif  

Keadilan restoratif merupakan fondasi utama yang mempertemukan 

antara UU SPPA dengan kearifan lokal Suku Marind. Dalam Teori Keadilan 

Restoratif, fokus utama adalah pada pemulihan hubungan antara pelaku, 

korban, dan masyarakat yang terganggu akibat tindak pidana.7 Filosofi ini 

sangat identik dengan pandangan hidup suku Marind yang melihat harmoni 

 
6 Griffiths, J. (1986). What is Legal Pluralism?. Journal of Legal Pluralism and Unofficial Law. 
7 Marlina. Opcit 



J. R. J. Vol. X (No): 169-180 | E-ISSN: 2622-2051, P-ISSN: 2580-4200 

172 

 

sosial sebagai nilai tertinggi dalam kehidupan komunal di wilayah Papua 

Selatan. 

Titik temu pertama terletak pada tujuan penyelesaian konflik. Jika 

hukum pidana konvensional bertanya "hukuman apa yang pantas?", maka 

baik UU SPPA melalui diversi maupun hukum adat Marind bertanya 

"bagaimana cara memperbaiki keadaan?". Dalam tradisi Marind, penyelesaian 

sengketa melalui pemberian denda adat atau upacara perdamaian bukan 

bertujuan untuk memiskinkan pelaku, melainkan sebagai simbol pengakuan 

kesalahan dan niat baik untuk memulihkan keseimbangan kosmis. 

Kedua, keterlibatan komunitas menjadi aspek krusial dalam kedua 

sistem tersebut. UU SPPA mengamanatkan pelibatan keluarga dan 

masyarakat dalam musyawarah diversi, hal yang serupa ditemukan dalam 

struktur sosial Marind di mana penyelesaian masalah tidak pernah bersifat 

individualistik. Keterlibatan masyarakat adat memastikan bahwa anak yang 

melakukan kesalahan tidak dikucilkan, melainkan dirangkul untuk diperbaiki 

perilakunya di bawah pengawasan komunitas. 

Ketiga, adanya penghormatan terhadap martabat manusia, khususnya 

anak. Teori Kepentingan Terbaik Bagi Anak memberikan landasan bahwa 

anak tidak boleh diperlakukan sebagai pelaku kejahatan dewasa. Suku Marind 

sangat menjunjung tinggi eksistensi anak sebagai penerus klan dan pemilik 

masa depan tanah adat. Titik temu ini memperkuat argumen bahwa 

pemenjaraan bagi Anak Asli Papua harus dihindari karena bertentangan 

dengan kebutuhan tumbuh kembang anak dalam lingkungan adatnya. 

Keempat, keadilan restoratif dalam kedua sistem ini menekankan pada 

akuntabilitas pelaku secara sukarela. Dalam proses diversi, anak didorong 

untuk mengakui kesalahannya tanpa paksaan, sementara dalam hukum adat 

Marind, kejujuran di hadapan para tetua adat dianggap sebagai langkah awal 

penyembuhan batin. Hal ini membuktikan bahwa mekanisme lokal di Papua 

Selatan memiliki instrumen psikologis yang sangat kuat untuk membentuk 

kembali karakter anak yang menyimpang. 

Kelima, fleksibilitas dalam bentuk reparasi atau pemulihan. UU SPPA 

memberikan ruang bagi beragam bentuk kesepakatan dalam diversi, mulai 

dari pengembalian kerugian hingga mengikuti pelatihan kerja. Suku Marind 

memiliki khazanah bentuk pemulihan yang sangat kaya, seperti kompensasi 



J. R. J. Vol. X (No): 169-180 | E-ISSN: 2622-2051, P-ISSN: 2580-4200 

173 

 

berupa tanah, bahan pangan tradisional, atau kerja sosial di kampung, yang 

secara filosofis setara dengan konsep reparasi dalam keadilan restoratif 

modern. 

Keenam, titik temu ini juga terlihat pada upaya pencegahan 

recidivisme. Keadilan restoratif meyakini bahwa keterikatan kembali pelaku 

dengan komunitasnya adalah obat terbaik untuk mencegah kejahatan 

berulang. Bagi anak Suku Marind, rasa malu terhadap komunitas adat 

merupakan kontrol sosial yang jauh lebih efektif daripada jeruji penjara, 

sehingga integrasi adat ke dalam diversi formal akan meningkatkan 

keberhasilan rehabilitasi anak. 

Terakhir, titik temu filosofis ini memberikan legitimasi bagi penegak 

hukum di Papua Selatan untuk tidak ragu menggunakan pendekatan adat 

dalam diversi. Dengan memahami bahwa esensi dari kedua hukum ini adalah 

sama—yakni pemulihan harmoni—maka kekhawatiran akan terjadinya 

pertentangan hukum dapat diminimalisir. Keadilan restoratif menjadi bahasa 

universal yang menyatukan antara hukum positif negara dengan hukum adat 

Papua yang luhur. 

Kendala Syarat Formil Diversi dibandingkan dengan Fleksibilitas 
Adat  

Kesenjangan antara syarat formil diversi dalam UU SPPA dan 

fleksibilitas hukum adat Suku Marind merupakan tantangan utama dalam 

praktik di lapangan. Berdasarkan Pasal 7 ayat (2) UU SPPA, diversi hanya 

dapat dilaksanakan untuk tindak pidana yang diancam dengan pidana penjara 

di bawah 7 tahun dan bukan merupakan pengulangan tindak pidana. Syarat 

ini bersifat kumulatif dan kaku, yang dalam perspektif Teori Pluralisme 

Hukum sering kali menimbulkan diskoneksi dengan realitas masyarakat adat 

di Papua Selatan. 

Dalam hukum adat Suku Marind, penyelesaian sengketa bersifat 

holistik dan tidak dibatasi oleh durasi ancaman hukuman penjara tertentu. 

Bagi masyarakat adat, setiap konflik—baik yang bersifat ringan maupun 

berat—memiliki mekanisme penyelesaian adat selama para pihak bersepakat. 

Ketidakmampuan hukum formal untuk mengakomodasi diversi pada kasus 

dengan ancaman di atas 7 tahun sering kali membuat penyelesaian adat yang 



J. R. J. Vol. X (No): 169-180 | E-ISSN: 2622-2051, P-ISSN: 2580-4200 

174 

 

sudah tuntas di tingkat kampung tetap berlanjut ke persidangan formal, yang 

oleh masyarakat dianggap sebagai bentuk ketidakadilan. 

Kendala berikutnya adalah syarat mengenai "bukan pengulangan 

tindak pidana". Dalam banyak kasus Anak Asli Papua (AAP), pengulangan 

tindak pidana sering kali dipicu oleh faktor kemiskinan dan ketiadaan akses 

pendidikan, bukan karena sifat kriminal bawaan. Hukum adat Marind 

memberikan kesempatan bagi setiap orang untuk bertobat melalui upacara 

pembersihan adat berulang kali, namun UU SPPA menutup pintu diversi bagi 

mereka yang pernah melakukan pelanggaran sebelumnya, sehingga 

membatasi ruang bagi Kepentingan Terbaik Bagi Anak. 

Fleksibilitas adat Marind juga terlihat pada mekanisme pembuktian 

yang lebih mengandalkan kejujuran dan musyawarah, berbeda dengan syarat 

formil pembuktian dalam KUHAP yang kaku. Hal ini sering menimbulkan 

kendala ketika penyidik ragu melakukan diversi karena merasa bukti-bukti 

administrasi belum lengkap, padahal secara adat masalah tersebut sudah 

selesai secara substansial. Kaku-nya prosedur administrasi ini sering kali 

menghambat kecepatan penanganan perkara anak di wilayah pedalaman 

Papua Selatan. 

Masalah keterbatasan waktu diversi yang hanya 30 hari juga menjadi 

kendala formil yang nyata. Mengingat kondisi geografis Papua Selatan yang 

sangat luas dan sulitnya akses komunikasi antar-distrik, proses menghadirkan 

Tokoh Adat, keluarga korban, dan pelaku sering kali memakan waktu lebih 

dari yang ditentukan undang-undang. Akibatnya, prosedur diversi gugur 

secara formal demi mengejar deadline masa penahanan, padahal secara adat 

proses perdamaian sedang berjalan. 

Selanjutnya, terdapat kendala pada keterlibatan pihak luar dalam 

proses diversi formal. UU SPPA mensyaratkan kehadiran PK Bapas dan 

Pekerja Sosial Profesional, yang keberadaannya masih sangat minim di 

provinsi baru Papua Selatan. Sebaliknya, hukum adat Marind hanya 

membutuhkan kehadiran para tetua adat yang selalu tersedia di tengah 

masyarakat. Ketidakhadiran aktor formal ini sering menyebabkan diversi 

gagal secara hukum, padahal aktor adat sudah menjalankan fungsinya secara 

maksimal. 



J. R. J. Vol. X (No): 169-180 | E-ISSN: 2622-2051, P-ISSN: 2580-4200 

175 

 

Perbedaan konsep "Ganti Rugi" juga menjadi poin krusial. Dalam UU 

SPPA, ganti rugi sering kali dinilai secara materiil berdasarkan angka rupiah. 

Namun, dalam kearifan lokal Marind, kompensasi bisa berupa pemberian hak 

kelola tanah atau hewan ternak yang nilainya sulit dikonversi ke dalam 

administrasi keuangan formal diversi. Hal ini menimbulkan hambatan bagi 

petugas penegak hukum dalam menyusun laporan kesepakatan diversi yang 

dapat diterima oleh pengadilan. 

Secara teoritis, kendala-kendala ini menunjukkan adanya hegemony 

hukum negara atas hukum masyarakat. Teori Kewenangan Otonomi Khusus 

seharusnya bisa digunakan untuk melonggarkan syarat formil diversi bagi 

AAP, namun hingga saat ini belum ada peraturan pelaksana yang secara 

khusus memberikan diskresi bagi penegak hukum di Papua untuk melampaui 

batasan 7 tahun dalam kasus anak yang penyelesaian adatnya sudah tuntas. 

Kendala sosiologis juga muncul ketika aparat merasa terancam secara 

karir jika melakukan diversi di luar batasan undang-undang, meskipun 

mereka menyadari bahwa proses adat lebih efektif. Hal ini menciptakan 

budaya kerja defensif-legalistik yang merugikan kepentingan anak. 

Fleksibilitas adat yang seharusnya menjadi solusi justru sering terbentur oleh 

ketakutan aparat akan sanksi administratif atau pemeriksaan oleh pengawas 

internal kepolisian dan kejaksaan. 

Untuk mengatasi kendala ini, diperlukan rekonstruksi pemikiran yang 

menempatkan kesepakatan adat sebagai "keadaan baru" yang dapat 

mengesampingkan syarat formil diversi demi keadilan substansial. Jika 

hukum nasional terus memaksakan syarat formil yang kaku tanpa melihat 

konteks lokal Papua Selatan, maka sistem peradilan pidana anak akan 

kehilangan esensinya sebagai sarana pelindung anak dan justru berubah 

menjadi instrumen penindas identitas budaya bagi Anak Asli Papua.8 

Legitimasi Otonomi Khusus sebagai Jembatan Yuridis  
Eksistensi Undang-Undang No. 21 Tahun 2001 jo UU No. 2 Tahun 2021 

tentang Otonomi Khusus bagi Provinsi Papua memberikan landasan 

konstitusional yang kokoh untuk mengintegrasikan hukum adat dalam sistem 

peradilan pidana. Berdasarkan Teori Kewenangan Otonomi Khusus, daerah 

 
8 Djanggih, H., & Arisaputra, M. I. Opcit 



J. R. J. Vol. X (No): 169-180 | E-ISSN: 2622-2051, P-ISSN: 2580-4200 

176 

 

Papua diberikan kewenangan atributif untuk mengatur aspek-aspek 

kehidupan tertentu, termasuk perlindungan hak-hak masyarakat adat. 

Legitimasi ini harus dipahami sebagai instrumen "Afirmasi Hukum" bagi 

Anak Asli Papua (AAP) dalam menghadapi sistem hukum nasional. 

Pasal 51 UU Otsus Papua secara eksplisit mengakui adanya Peradilan 

Adat di dalam masyarakat Papua yang bertugas menyelesaikan sengketa di 

lingkup komunitas. Pengakuan ini merupakan "jembatan yuridis" yang sangat 

kuat untuk melegitimasi hasil musyawarah adat Suku Marind dalam proses 

diversi. Dalam perspektif ini, peradilan adat tidak diposisikan sebagai 

subordinat hukum nasional, melainkan sebagai sistem yang setara dalam 

lingkup penyelesaian sengketa di wilayah khusus Papua Selatan. 

Legitimasi Otsus memberikan mandat kepada Pemerintah Provinsi 

Papua Selatan untuk mengundangkan Peraturan Daerah Khusus (Perdasus) 

yang dapat merinci tata cara integrasi diversi adat. Dengan adanya Perdasus 

tersebut, batasan-batasan kaku dalam UU SPPA dapat diberikan pengecualian 

(diskresi) bagi AAP dengan memperhatikan rekomendasi lembaga adat. Ini 

adalah bentuk implementasi nyata dari kewenangan otonomi yang bertujuan 

untuk memajukan kesejahteraan dan perlindungan warga asli Papua. 

Dalam Teori Pluralisme Hukum, UU Otsus bertindak sebagai pengatur 

lalu lintas antara hukum negara dan hukum adat. Jembatan yuridis ini 

memastikan bahwa tidak terjadi tabrakan norma ketika sebuah perkara anak 

diselesaikan melalui jalur adat. Otsus memberikan "payung perlindungan" 

bagi aparat penegak hukum untuk menghentikan perkara berdasarkan hasil 

keputusan adat Marind tanpa perlu khawatir melanggar prosedur hukum 

acara yang umum. 

Selain itu, UU Otsus menekankan perlindungan terhadap hak-hak 

dasar penduduk asli Papua. Menghukum seorang anak Marind melalui sistem 

yang mengabaikan kearifan lokalnya dapat dianggap sebagai pengabaian 

terhadap hak budaya yang dilindungi oleh UU Otsus.9 Oleh karena itu, 

legitimasi Otsus menuntut agar setiap kebijakan penegakan hukum di Papua 

Selatan harus bernafaskan nilai-nilai lokal guna mewujudkan keadilan yang 

bermartabat bagi masyarakat setempat. 

 
9 Wignjosoebroto, S. Opcit 



J. R. J. Vol. X (No): 169-180 | E-ISSN: 2622-2051, P-ISSN: 2580-4200 

177 

 

Penguatan peran Lembaga Masyarakat Adat (LMA) dalam sistem 

peradilan anak juga merupakan mandat dari semangat Otsus. Legitimasi ini 

memberikan landasan bagi pengalokasian dana Otsus untuk mendukung 

operasionalisasi musyawarah diversi di tingkat kampung. Dengan dukungan 

dana tersebut, kendala geografis dalam pelaksanaan diversi dapat diatasi 

melalui mobilisasi tokoh adat dan petugas Bapas ke wilayah-wilayah terpencil 

di Papua Selatan. 

Secara teoritis, jembatan yuridis ini mendukung penerapan Teori 

Kepentingan Terbaik Bagi Anak secara lebih otentik. Di Papua, kepentingan 

terbaik bagi anak sering kali berkaitan erat dengan keterhubungan mereka 

dengan tanah adat dan klan. Jika UU SPPA hanya melihat anak sebagai 

individu, maka UU Otsus melihat anak sebagai bagian integral dari entitas 

adat yang harus dilindungi keberlangsungannya melalui mekanisme 

penyelesaian konflik yang damai. 

Legitimasi Otsus juga memberikan ruang bagi terciptanya 

"Laboratorium Hukum" di Papua Selatan untuk mengembangkan model 

keadilan restoratif yang unik. Model integrasi yang sukses di Merauke dapat 

menjadi referensi bagi wilayah lain di Indonesia yang memiliki karakteristik 

adat yang kuat. Ini membuktikan bahwa otonomi khusus bukan hanya soal 

dana perimbangan, melainkan soal kedaulatan hukum dalam melindungi 

warga aslinya melalui nilai-nilai luhur yang mereka miliki. 

Namun, efektivitas jembatan yuridis ini sangat bergantung pada 

keberanian politik pemerintah daerah dan kemauan aparat penegak hukum 

untuk melakukan terobosan. Tanpa implementasi teknis, legitimasi Otsus 

hanya akan menjadi norma pasif yang tidak berdaya di hadapan kaku-nya 

birokrasi peradilan. Diperlukan kemauan kolektif untuk menempatkan 

martabat Anak Asli Papua di atas ego sektoral institusi hukum masing-masing. 

Sebagai kesimpulan pembahasan, UU Otsus adalah kunci untuk 

membuka belenggu syarat formil yang selama ini menghambat diversi bagi 

anak-anak di Papua Selatan. Dengan menjadikan Otsus sebagai landasan 

utama, maka integrasi mekanisme diversi dengan kearifan lokal Suku Marind 

akan memiliki kepastian hukum yang kuat. Hal ini pada akhirnya akan 

menciptakan sistem peradilan pidana anak yang benar-benar memulihkan, 

adil, dan menghormati harkat serta martabat Anak Asli Papua. 



J. R. J. Vol. X (No): 169-180 | E-ISSN: 2622-2051, P-ISSN: 2580-4200 

178 

 

Kesimpulan  
Sinkronisasi yuridis antara mekanisme diversi dalam UU No. 11 Tahun 

2012 (UU SPPA) dengan prosedur adat Suku Marind di Papua Selatan saat ini 

masih berada dalam taraf harmonisasi filosofis namun belum mencapai 

sinkronisasi prosedural yang utuh. Secara filosofis, kedua sistem ini memiliki 

titik temu yang kuat pada semangat Keadilan Restoratif, di mana penyelesaian 

perkara berfokus pada pemulihan keseimbangan sosial dan rehabilitasi anak, 

bukan pada penghukuman retributif. Namun, secara yuridis-normatif, 

terdapat hambatan pada syarat formil Pasal 7 ayat (2) UU SPPA yang 

membatasi diversi hanya pada ancaman pidana di bawah 7 tahun dan bukan 

pengulangan tindak pidana. Kesenjangan ini menyebabkan dualitas 

penyelesaian perkara: di satu sisi, hukum adat Suku Marind bersifat fleksibel 

dan mampu menyelesaikan segala jenis perkara anak melalui musyawarah 

adat, namun di sisi lain, kesepakatan tersebut sering kali tidak mendapatkan 

pengakuan administratif sebagai bentuk diversi yang sah dalam sistem 

peradilan pidana formal jika tidak memenuhi syarat kumulatif UU SPPA. 

Ketidaksinkronan ini mengakibatkan hasil perdamaian adat sering kali hanya 

berhenti sebagai pertimbangan hakim untuk meringankan pidana, bukan 

sebagai instrumen penghenti perkara (afdoening) melalui diversi. Oleh karena 

itu, diperlukan jembatan yuridis melalui UU Otonomi Khusus Papua untuk 

melegitimasi prosedur adat Marind agar dapat diadopsi ke dalam sistem 

peradilan nasional sebagai bentuk diskresi khusus bagi Anak Asli Papua di 

wilayah Papua Selatan. 

Daftar Pustaka 
Djanggih, H., & Arisaputra, M. I. (2018). Implementasi Keadilan Restoratif dalam 

Sistem Peradilan Pidana Anak di Indonesia. Jurnal Hukum Jurisprudence. 

Griffiths, J. (1986). What is Legal Pluralism?. Journal of Legal Pluralism and 

Unofficial Law. 

Mansoben, J. R. (1995). Sistem Politik Tradisional di Irian Jaya. Jakarta: LIPI-

RUL. 

Marlina. (2012). Peradilan Pidana Anak di Indonesia: Pengembangan Konsep 

Diversi dan Restorative Justice. Bandung: Refika Aditama. 

Priyatno, D. (2012). Sistem Pelaksanaan Pidana Penjara di Indonesia. Bandung: 

Refika Aditama. 



J. R. J. Vol. X (No): 169-180 | E-ISSN: 2622-2051, P-ISSN: 2580-4200 

179 

 

Wignjosoebroto, S. (2005). Hukum dalam Masyarakat: Perkembangan dan 

Masalah. Malang: Bayumedia Publishing. 

Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2012 tentang Sistem Peradilan Pidana 

Anak. 


